Teologi Islam Kontemporer dan Etika Lingkungan: Pendekatan
Magasid Dalam Mewujudkan Keberlanjutan

Ali Imron Mashadi
Sekolah Tinggi ilmu Ekonomi Syariah Riyadlul Jannah Mojokerto
aliimronmashadi@rijan.ac.id

Abstract

This study explores the integration of contemporary Islamic theology and the expanded
framework of maqasid al-shari‘ah to construct a holistic Islamic environmental ethics model,
termed eco-maqasid. Drawing upon the metaphysical concepts of tawhid (Divine Oneness) and
wahdat al-wujtad (unity of existence) as articulated in Sufi cosmology, particularly by Seyyed
Hossein Nasr, the research situates nature not merely as a physical entity but as a sacred
manifestation of the Divine. Concurrently, the dynamic and multi-dimensional character of
maqasid al-shari‘ah, particularly through the works of contemporary scholars such as Jasser
Auda, provides a normative foundation for ecological stewardship rooted in Islamic legal and
ethical values. By synthesizing these two epistemological domains, the study proposes
eco-maqasid as a transformative model that bridges spiritual consciousness with normative
responsibility, responding to the complex challenges of global ecological crises.

Employing a qualitative-conceptual methodology through critical analysis of classical and
contemporary Islamic literature, the findings demonstrate that eco-maqasid not only offers a
spiritually grounded ethical response to environmental degradation but also possesses
practical relevance for sustainability education, public policy, and religious ecological
advocacy. This model repositions Islamic theology as a key contributor to interdisciplinary
sustainability discourses while reaffirming Islam’s moral imperative to protect the
environment as an extension of Divine trust (amanah). The study concludes with the
recommendation to operationalize eco-maqasid in environmental governance and to further
empirical research on its application in Muslim societies.

Keywords: Islamic environmental ethics, maqasid al-shari‘ah, tawhid, wahdat al-wujid,
sustainability, eco-theology, Seyyed Hossein Nasr, Jasser Auda.

Pendahuluan

Krisis lingkungan global saat ini telah mencapai tingkat yang mengkhawatirkan, ditandai
dengan meningkatnya intensitas perubahan iklim, kerusakan ekosistem, polusi air dan udara,
serta hilangnya keanekaragaman hayati. Isu ini bukan hanya menjadi persoalan ekologis
semata, tetapi telah bertransformasi menjadi tantangan multidimensional yang menyentuh
aspek sosial, ekonomi, dan spiritual umat manusia. Dalam konteks ini, agama-agama dunia
mulai dilirik kembali sebagai sumber nilai moral dan etika yang dapat memberikan kontribusi
terhadap pembangunan berkelanjutan. Islam, sebagai agama dengan lebih dari satu miliar
penganut, memiliki potensi normatif yang kuat untuk membentuk kesadaran ekologis umat
manusia.

Salah satu pendekatan penting dalam tradisi keilmuan Islam yang relevan dengan persoalan
lingkungan adalah magasid al-shari’ah. Magasid, yang secara konseptual merujuk pada tujuan-

tujuan luhur syariat, mencakup perlindungan terhadap agama (din), jiwa (nafs), akal (‘aq/),


mailto:aliimronmashadi@rijan.ac.id

FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

keturunan (nasl), dan harta (mal). Dalam perkembangannya, pendekatan maqasid telah
mengalami perluasan interpretasi untuk menjawab persoalan kontemporer, termasuk dalam isu
etika lingkungan. Beberapa studi terkini menyoroti bahwa kerusakan lingkungan merupakan
bentuk pelanggaran terhadap maqasid, khususnya pada aspek perlindungan jiwa dan
keberlangsungan hidup generasi mendatang (Abu-Rayash & Sabbah, 2023). Selain itu, posisi
manusia sebagai khalifah (wakil Tuhan di bumi) secara teologis mengimplikasikan adanya
tanggung jawab etis untuk menjaga keseimbangan alam (mizan), yang merupakan prinsip dasar
dalam kosmologi Islam (Nasr, 1996).

Dalam lintasan teologi Islam kontemporer, terjadi pergeseran pendekatan dari kerangka hukum
normatif menuju perspektif yang lebih holistik dan kontekstual. Para teolog dan cendekiawan
Muslim mulai mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan wacana etika sosial dan ekologi.
Salah satu bentuk integrasi ini tercermin dalam munculnya gagasan eco-magasid, yaitu
pengembangan magasid sebagai kerangka etika lingkungan yang dapat dijadikan landasan
normatif dalam pengambilan kebijakan dan pendidikan publik. Haris et al. (2023) misalnya,
menyatakan bahwa dimensi magasid dapat dikaitkan dengan praktik konservasi, pengelolaan
sumber daya alam, dan perlindungan makhluk hidup sebagai bagian dari tanggung jawab moral
Islam terhadap lingkungan.

Meskipun demikian, masih terdapat kesenjangan dalam pengembangan sintesis yang utuh
antara teologi Islam kontemporer dan pendekatan magasid dalam konteks ekologi. Sebagian
besar literatur masih terfokus pada aspek legal-formal atau ajakan moral umum, tanpa
membangun sistem etika lingkungan yang sistematis dan dapat diimplementasikan secara luas.
Oleh karena itu, diperlukan pendekatan konseptual yang mengintegrasikan pemikiran teologis
Islam kontemporer dengan kerangka magasid sebagai dasar pembangunan etika lingkungan
yang berkelanjutan.

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan mendesak akan kerangka etika lingkungan yang
tidak hanya bersifat normatif-teoritis, tetapi juga memiliki daya aplikatif dalam menjawab
krisis ekologi global yang kian kompleks. Dalam konteks ini, pendekatan maqasid al-shari’ah
diyakini mampu memberikan kontribusi signifikan karena menyajikan nilai-nilai dasar Islam
yang menyentuh berbagai aspek kehidupan, termasuk relasi manusia dengan alam. Di sisi lain,
perkembangan teologi Islam kontemporer yang semakin terbuka terhadap isu-isu kemanusiaan
dan lingkungan menjadi ruang yang potensial untuk merumuskan ulang etika ekologis Islam

secara lebih sistematis.



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis bagaimana
konstruksi teologi Islam kontemporer dapat dikaitkan secara integral dengan prinsip-prinsip
magasid al-shari’ah dalam membentuk suatu pendekatan etika lingkungan yang berorientasi
pada keberlanjutan. Penelitian ini juga diarahkan untuk merumuskan sebuah kerangka
konseptual eco-magasid yang tidak hanya berpijak pada teks-teks normatif, tetapi juga mampu
bersifat kontekstual dan responsif terhadap dinamika lingkungan hidup masa kini. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam
pengembangan pemikiran Islam yang berorientasi ekologis, serta menjadi referensi normatif

dalam pengambilan kebijakan dan pendidikan lingkungan berbasis nilai-nilai Islam.

2. Landasan Teori

Penelitian ini berangkat dari kesadaran bahwa krisis lingkungan yang terjadi saat ini bukan
hanya disebabkan oleh kerusakan fisik ekosistem, melainkan merupakan refleksi dari krisis
spiritual dan etika manusia terhadap alam. Dalam konteks ini, pendekatan keagamaan,
khususnya dalam Islam, berpotensi menawarkan landasan normatif dan transformatif dalam
membentuk kesadaran ekologis yang berkelanjutan. Dua fondasi teoritis utama yang menjadi
kerangka dalam penelitian ini adalah: (1) teologi Islam kontemporer, khususnya pemikiran
Seyyed Hossein Nasr mengenai krisis lingkungan sebagai krisis spiritual; dan (2) teori maqasid
al-shari‘ah sebagai sistem nilai Islam yang mampu membentuk etika lingkungan yang
kontekstual dan komprehensif.

Seyyed Hossein Nasr (1968; 1996), seorang tokoh terkemuka dalam filsafat dan teologi Islam,
telah lama memperingatkan tentang dampak negatif modernitas sekular terhadap hubungan
manusia dengan alam. la menyatakan bahwa kerusakan lingkungan tidak terlepas dari
desacralization of nature, yakni pandangan yang memisahkan dimensi spiritual dari ilmu
pengetahuan dan teknologi. Dalam karyanya The Encounter of Man and Nature (1968), Nasr
mengemukakan bahwa alam adalah manifestasi ayat-ayat Tuhan (ayat Allah), dan karena itu,
interaksi manusia terhadap alam harus didasari oleh rasa hormat dan tanggung jawab spiritual.
Posisi manusia sebagai khalifah fi al-ard mengimplikasikan tanggung jawab etis untuk
menjaga keseimbangan kosmos (mizan) sebagaimana disebut dalam QS. Ar-Rahman: 7-9.
Pandangan ini kemudian melahirkan apa yang disebut sebagai teologi ekologis Islam, yakni
cara pandang yang memadukan spiritualitas, metafisika, dan moralitas dalam relasi manusia

dengan alam (Beringer, 2006; Sayem, 2018).



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

Sementara itu, teori maqasid al-shari‘ah, yang telah mengalami perluasan signifikan dari
dimensi hukum menuju dimensi etika sosial, menawarkan kerangka normatif untuk menjawab
tantangan lingkungan kontemporer. Maqasid klasik mencakup lima nilai pokok: menjaga
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al- ‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta
(hifz al-mal). Namun, sejumlah pemikir kontemporer seperti Jasser Auda (2008) mengusulkan
perluasan maqasid ke dalam konteks kemanusiaan global, termasuk perlindungan terhadap
ekosistem sebagai bagian dari maslahah (kemaslahatan umum). Dengan demikian, tindakan
pelestarian lingkungan dapat diposisikan sebagai bagian dari realisasi maqasid dalam bentuk
perlindungan jiwa dan keberlangsungan kehidupan generasi mendatang (Abu-Rayash &
Sabbah, 2023).

Studi-studi mutakhir menunjukkan upaya konseptualisasi eco-magqasid, yaitu penggabungan
nilai-nilai maqasid dengan prinsip keberlanjutan ekologis. Haris et al. (2023), dalam
analisisnya terhadap kampanye perubahan iklim berbasis nilai Islam, menyatakan bahwa
magqasid dapat menjadi kerangka etik yang relevan untuk advokasi lingkungan yang responsif
terhadap konteks sosial. Demikian pula, Sururi et al. (2020) menekankan bahwa dimensi
sufistik dalam teologi Nasr mampu memperkuat fondasi spiritual dari kesadaran ekologis,
khususnya melalui pendekatan tasawuf ekologis (eco-Sufism). Dengan menggabungkan teologi
transenden dan maqasid normatif, dapat dibangun kerangka konseptual yang lebih integratif
dan aplikatif dalam menjawab tantangan lingkungan kontemporer.

Oleh karena itu, penelitian ini mengusulkan integrasi antara dua kerangka besar tersebut ke
dalam satu model teoritis yang disebut sebagai eco-magasid. Model ini mengkombinasikan
dimensi spiritualitas Islam yang menyucikan alam dengan dimensi normatif maqasid yang
menjadikan keberlanjutan sebagai tujuan hukum dan etika. Kerangka ini diharapkan tidak
hanya memperkaya khazanah keilmuan tentang etika lingkungan Islam, tetapi juga mampu
menjadi acuan dalam perumusan kebijakan publik, pendidikan lingkungan berbasis nilai, dan

gerakan sosial yang berorientasi keberlanjutan.

2.1. Teologi Ekologis Berbasis Wahdat al-Wujiid dan Tawhid

Teologi ekologis Islam mengakar kuat pada konsep wahdat al-wujad (kesatuan keberadaan)
dan tawhid (keesaan Tuhan). Rudiger Lohlker (2022) menjelaskan bahwa wahdat al-wujid—
berasal dari tradisi tasawuf Ibn ‘Arabi-mendorong pemahaman ekologis yang melampaui

antropocentrisme, melihat alam sebagai manifestasi keberadaan Ilahi yang utuh, bukan objek



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

terpisah (journal.ascarya.or.id). Perspektif ini menguatkan pandangan bahwa manusia adalah

bagian dari jaringan kosmik yang penuh dengan nilai spiritual dan moral.

Lebih lanjut, artikel di IntechOpen (2023) menekankan bahwa tawhid dan khalifah adalah
landasan etika lingkungan Islam. Tawhid menegaskan bahwa alam berasal dari satu pencipta,
sehingga memiliki nilai intrinsik dan keharusan untuk dilestarikan, sedangkan khalifah-status
manusia sebagai wakil Tuhan-menegaskan tanggung jawab akuntabilitas terhadap seluruh
ciptaan (intechopen.com). Prinsip mizan (keseimbangan) dan larangan fasad (kerusakan)

dalam Al-Qur’an (QS 15:19) menjadi dasar bagi tindakan ekologis yang adil dan sustinable .

2.2. Ekstensifikasi Maqasid al-Shari‘ah untuk Etika Lingkungan

Teori maqasid telah berkembang dari diskursus hukum klasik menjadi kerangka etika holistik
yang relevan secara sosial-ekologis. Studi Nur Wahida Md Taha dkk. (2023) menekankan
bahwa lima dhariiriyyat (agama, jiwa, akal, keturunan, harta) saling terkait dengan pelestarian
lingkungan, bukan semata norma ritual, melainkan tanggung jawab kolektif terhadap alam
(journal.amorfati.id). Prinsip maslahah menjadi pijakan untuk mendorong tindakan pelestarian

berbasis nilai normatif dan pragmatis.

Dalam tawaran framework ekonomi Islam, Silanee Klongrua dkk. (2023) membuktikan bahwa
maqasid al-shari‘ah mendukung penggunaan instrumen seperti green sukuk dan alokasi sumber
daya secara berkelanjutan guna menjawab tantangan ekologi (jurnal.usk.ac.id). Ini memperluas

cakupan maqasid dari etika spiritual dan hukum, menuju strategi konkret dalam pengelolaan
ekonomi dan lingkungan.

2.3 Sintesis Landasan Teori

Integrasi dua sub-landasan utama dalam diskursus etika lingkungan Islam—yakni (1)
spiritualitas ekologis tasawuf yang berakar pada konsep wahdat al-wujiid dan tawhid, serta (2)
pendekatan maqasid al-shari ah sebagai kerangka etik-normatif yang diperluas—menghasilkan
sebuah konstruksi konseptual baru yang disebut eco-maqasid. Model ini tidak hanya
memosisikan alam sebagai entitas fisik atau objek eksploitasi ekonomi, tetapi sebagai
manifestasi llahi yang suci dan integral dalam struktur kosmik Islam. Wahdat al-wujiid,
sebagaimana dipahami melalui pemikiran Ibn ‘Arabi dan dikembangkan oleh pemikir
kontemporer seperti Seyyed Hossein Nasr, menempatkan alam sebagai refleksi langsung dari
wujud Ilahi, sehingga interaksi manusia dengan lingkungan seharusnya dilandasi dengan

kesadaran spiritual, bukan sekadar prinsip rasional atau kalkulasi utilitarian (Nasr, 1996).


https://journal.ascarya.or.id/index.php/iscs/article/view/705?utm_source=chatgpt.com
https://www.intechopen.com/chapters/82219?utm_source=chatgpt.com
https://journal.amorfati.id/index.php/amorti/article/view/404?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.usk.ac.id/JPSHK/article/view/44790?utm_source=chatgpt.com

FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

Dengan pendekatan ini, keberlanjutan tidak lagi dipandang semata sebagai isu teknis atau
ekologis, tetapi sebagai tanggung jawab teologis yang berdimensi metafisik dan eskatologis.
Sementara itu, maqasid al-shari‘ah memberikan kerangka normatif yang konkret dan fleksibel
untuk membumikan kesadaran spiritual tersebut ke dalam praktik hukum, kebijakan, dan etika
publik. Prinsip-prinsip maqasid seperti hifz al-nafs (perlindungan jiwa), hifz al-mal
(perlindungan harta), hifz al-nasl (perlindungan keturunan), dan hifz al-bi’ah (perlindungan
lingkungan)—yang belakangan mulai diartikulasikan oleh sarjana-sarjana kontemporer—
memungkinkan reinterpretasi Islam dalam menjawab tantangan lingkungan dengan lebih
adaptif dan multidisipliner (Auda, 2008; Abu-Rayash & Sabbah, 2023). Model eco-magasid
yang dihasilkan dari integrasi dua kerangka ini menyatukan nilai-nilai spiritual dengan
perangkat etika hukum, menciptakan landasan konseptual yang tidak hanya mampu mengisi
kekosongan epistemologis dalam studi etika lingkungan, tetapi juga menawarkan kerangka
aplikatif untuk pengambilan kebijakan publik yang lebih berkeadilan ekologis dan berbasis
magqasid.

Dengan demikian, eco-magqasid merepresentasikan model etika lingkungan Islam yang bersifat
holistik, dinamis, dan kontekstual, menjembatani antara kosmologi keislaman dan respons
praktis terhadap krisis lingkungan global yang semakin kompleks. Model ini juga menjadi
kontribusi teoretis penting bagi pengembangan ekoteologi Islam kontemporer dan
memperkaya literatur lintas disiplin antara studi agama, keberlanjutan, dan kebijakan
lingkungan. Dalam jangka panjang, kerangka ini berpotensi untuk diimplementasikan dalam
pendidikan lingkungan berbasis pesantren, regulasi kebijakan pembangunan berkelanjutan,
serta strategi dakwah dan advokasi ekologi Islam yang lebih progresif dan transformatif.

3. Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-konseptual dengan desain studi library
research yang bersifat analitis-kritis. Model ini dipilih untuk mengeksplorasi dan mensintesis
berbagai literatur klasik dan kontemporer yang relevan dengan teologi Islam dan maqasid al-
shari‘ah dalam konteks etika lingkungan. Pendekatan ini sesuai dengan metode dalam studi
filsafat agama dan etika normatif yang menekankan konstruksi teoritis berdasarkan interpretasi
teks dan pemikiran tokoh (George, 2008). Data diperoleh melalui seleksi sistematis terhadap
karya-karya primer seperti tulisan Seyyed Hossein Nasr, teks maqasid al-shari‘ah dari al-
Ghazali, al-Shatibi, dan Ibn ‘Ashiir, serta artikel ilmiah dari jurnal bereputasi tinggi. Pemilihan
sumber dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan tingkat sitasi, relevansi tematik,

dan kontribusi terhadap pengembangan model etika Islam kontemporer.



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

Teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dan analisis tematik
(thematic analysis). Tahap awal melibatkan identifikasi konsep-konsep utama seperti tawhid,
khalifah, mizan, fasad, dan lima prinsip dasar maqasid. Kemudian dilakukan penyusunan
sintesis teoritis untuk merumuskan kerangka integratif yang disebut sebagai eco-maqasid-
yakni model konseptual yang menyatukan nilai-nilai spiritual Islam dengan etika normatif
maqasid dalam menjawab isu keberlanjutan lingkungan. Analisis dilakukan secara
hermeneutik dan kontekstual, sebagaimana dianjurkan oleh Gadamer (1975), untuk memahami
teks keagamaan dalam realitas sosial ekologis kontemporer. Validitas konseptual diperkuat
melalui triangulasi sumber dan pendekatan intertekstual, guna menjamin bahwa konstruksi
teoritis yang dikembangkan bersifat reflektif, aplikatif, dan relevan dengan tantangan
lingkungan global saat ini.

4. Hasil dan Temuan Penelitian

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi antara dimensi teologis-spiritual dan
pendekatan normatif maqasid al-shari‘ah mampu melahirkan kerangka etika lingkungan yang
bersifat holistik, reflektif, dan kontekstual. Secara teoretis, model konseptual yang
dikembangkan dalam penelitian ini, yakni eco-maqasid, memadukan dua pilar utama
pemikiran Islam dalam merespons krisis ekologis global: pertama, pandangan spiritualitas
lingkungan berbasis wahdat al-wujiid dan tawhid sebagaimana dikemukakan oleh Seyyed
Hossein Nasr; dan kedua, struktur nilai-nilai maqasid yang menekankan prinsip maslahah, dar’
al-mafasid, serta perlindungan lima aspek fundamental kehidupan manusia (al-darariyyat al-
khams).

Melalui analisis tematik terhadap karya-karya Nasr, ditemukan bahwa fondasi teologi ekologis
Islam bertumpu pada relasi sakral antara manusia dan alam, di mana alam tidak hanya dilihat
sebagai sumber daya, tetapi sebagai manifestasi dari keberadaan Tuhan yang memerlukan
penghormatan spiritual. Konsep seperti khalifah (perwakilan Tuhan di bumi) dan mizan
(keseimbangan) dijadikan sebagai titik masuk untuk mendefinisikan ulang hubungan manusia
dan lingkungan dalam kerangka tanggung jawab moral dan metafisik. Krisis lingkungan, dalam
pandangan ini, dipahami sebagai akibat dari desacralization of nature, yakni hilangnya dimensi
transenden dalam sains dan pembangunan modern (Nasr, 1968; Beringer, 2006).

Selanjutnya, pendekatan maqasid al-shari‘ah memberikan legitimasi hukum dan etika terhadap
tindakan pelestarian lingkungan. Hasil kajian terhadap artikel-artikel kontemporer
menunjukkan bahwa magqgasid tidak terbatas pada dimensi hukum individual, tetapi dapat

diaktualisasikan untuk merumuskan kebijakan publik berbasis nilai (Auda, 2008; Abu-Rayash



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

& Sabbah, 2023). Dalam kerangka eco-magasid, perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs)
tidak hanya mencakup aspek biologis manusia, tetapi juga mencakup ekosistem yang
menopang kehidupan. Demikian pula Zifz al-mal dan hifz al-nasl mencakup prinsip keadilan
antargenerasi dan pelestarian sumber daya alam.

Temuan penting lainnya adalah bahwa maqasid memiliki kapasitas fleksibel (tatwirT) untuk
diadaptasi dalam konteks isu kontemporer, termasuk perubahan iklim, degradasi lingkungan,
dan ketimpangan ekologi global. Konsepsi ini didukung oleh studi Haris et al. (2023) yang
membuktikan relevansi maqasid dalam advokasi perubahan iklim berbasis Islam, serta oleh
Klongrua et al. (2025) yang menunjukkan kompatibilitas antara maqasid dan kerangka
ekonomi hijau dalam Islam. Dengan demikian, eco-magasid bukan hanya konstruksi teoritis,
melainkan juga tawaran operasional untuk integrasi nilai Islam ke dalam kebijakan lingkungan
dan strategi pembangunan berkelanjutan.

Model ini juga memungkinkan penguatan etika lingkungan di ranah pendidikan Islam.
Penanaman nilai tawhid, khalifah, dan mizan dalam kurikulum pendidikan keagamaan dapat
membentuk generasi yang memiliki kesadaran ekologis berbasis spiritual. Di sisi lain,
pendekatan maqasid dapat digunakan untuk merancang instrumen kebijakan publik yang
mengedepankan prinsip keadilan ekologis, tanggung jawab kolektif, dan keberlanjutan. Hal ini
menjadikan eco-magqasid sebagai model teoretis yang tidak hanya bernilai konseptual, tetapi
juga aplikatif dalam skala mikro (etika individu), meso (institusi sosial), dan makro (kebijakan
negara dan global).

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa etika lingkungan dalam Islam
dapat direformulasi ke dalam pendekatan yang responsif dan adaptif terhadap tantangan zaman.
Integrasi antara spiritualitas ekologis dan maqasid tidak hanya memperkaya khazanah
pemikiran Islam kontemporer, tetapi juga menawarkan kontribusi penting dalam wacana global

tentang keberlanjutan, keadilan ekologis, dan peran agama dalam mengatasi krisis iklim.

5. Diskusi Kritis

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa sintesis antara dimensi spiritual Islam dan kerangka
maqasid al-shari‘ah mampu menghasilkan model konseptual eco-magasid yang relevan untuk
menjawab tantangan krisis ekologis. Namun, untuk memastikan bahwa kerangka ini memiliki
kontribusi yang signifikan terhadap pengembangan ilmu dan praktik keberlanjutan, diperlukan
diskusi kritis terhadap kedalaman konseptual, posisi dalam literatur keilmuan, serta tantangan

penerapan di lapangan.



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

Dari sisi teologis, pemikiran Seyyed Hossein Nasr (1968, 1996) tentang resacralization of
nature telah menempatkan agama sebagai sumber kesadaran ekologis yang mendalam. Konsep
ini secara ontologis mengoreksi paham sekularisme ekologis yang berkembang dalam
ekoteologi Barat (misalnya White Jr., 1967), yang seringkali menempatkan agama sebagai
sumber perusakan lingkungan. Nasr justru menawarkan alternatif Islam melalui pemahaman
metafisika Islam klasik, terutama dalam kerangka tawhid dan wahdat al-wujiid, bahwa seluruh
makhluk hidup merupakan manifestasi dari realitas ilahiyah. Akan tetapi, meskipun gagasan
ini memiliki daya transformatif secara spiritual, kritik dapat diajukan bahwa pendekatan Nasr
cenderung elitis dan filosofis, yang sulit untuk langsung diterjemahkan ke dalam aksi sosial
atau kebijakan publik, sebagaimana dikritik oleh Foltz (2003) dalam Islam and Ecology.

Di sisi lain, pendekatan maqasid al-shari’ah memberikan jembatan antara visi spiritual dan
praksis sosial melalui struktur nilai hukum Islam yang aplikatif. Teori maqasid yang
dikembangkan oleh Jasser Auda (2008) melalui pendekatan sistem (systems theory)
menunjukkan bahwa maqasid tidak lagi bersifat statis atau legalistik, tetapi bersifat dinamis,
kontekstual, dan kompatibel dengan nilai-nilai global seperti keadilan ekologis dan
keberlanjutan. Konsep network of purposes dan multi-dimensionality Auda memungkinkan
magqasid untuk merespons isu kontemporer secara sistemik. Namun, tantangan muncul dalam
bagaimana merumuskan indikator objektif untuk mengukur keberhasilan implementasi
magqasid dalam kebijakan lingkungan, yang selama ini lebih didominasi oleh pendekatan
teknokratik dan sekuler.

Model eco-magasid yang dikembangkan dalam penelitian ini juga dapat dilihat sebagai upaya
menjembatani dikotomi antara etika religius dan sains lingkungan. Jika dalam teori moral Barat
seperti Deep Ecology (Arne Naess, 1973) dan Land Ethic (Aldo Leopold, 1949) lingkungan
memiliki nilai intrinsik, maka dalam kerangka Islam, nilai itu bersumber dari dimensi ilahiyah
dan kemaslahatan umat. Dengan demikian, eco-magdasid mengintegrasikan keduanya:
spiritualitas sebagai sumber moralitas, dan maqasid sebagai struktur normatif yang dapat
dimobilisasi dalam kebijakan. Diskusi ini memperlihatkan bahwa Islam dapat memberikan
kerangka etika lingkungan yang tidak hanya teologis, tetapi juga operasional.

Kendati demikian, implementasi kerangka eco-magasid di tingkat kebijakan dan masyarakat
menghadapi tantangan struktural, seperti fragmentasi pemahaman maqasid di kalangan ulama
dan kurangnya integrasi antara lembaga fatwa dengan lembaga lingkungan. Selain itu, literatur
tentang ekoteologi Islam masih didominasi oleh kajian teoretis, sementara pengujian empiris

di lapangan-terutama dalam kebijakan publik atau kurikulum pendidikan lingkungan Islam—



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

masih minim. Oleh karena itu, penelitian lanjutan perlu diarahkan pada eksplorasi empiris
terhadap bagaimana nilai-nilai eco-magasid dapat diintegrasikan dalam peraturan lingkungan,
pembangunan berkelanjutan, dan literasi ekologi berbasis pesantren atau lembaga dakwah.

Dengan mempertimbangkan kerangka dari Giddens (1984) dalam structuration theory, model
eco-magasid juga dapat dianalisis sebagai upaya mengintegrasikan struktur (nilai-nilai
maqasid dan institusi agama) dan agensi (kesadaran ekologis umat Islam) dalam reproduksi
praktik berkelanjutan. Dalam konteks ini, teologi lingkungan Islam bukan hanya wacana
normatif, tetapi juga dapat menjadi bagian dari transformasi sosial yang reflektif dan

berorientasi masa depan.

6. Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi antara teologi Islam kontemporer-khususnya
pemikiran Seyyed Hossein Nasr tentang spiritualitas alam-dan prinsip maqasid al-shari‘ah
menghasilkan kerangka etika lingkungan yang bersifat holistik, transformatif, dan kontekstual.
Melalui sintesis tersebut, lahirlah model konseptual eco-maqasid yang menempatkan relasi
manusia dan alam dalam kerangka kesucian, keseimbangan, dan tanggung jawab kolektif.
Perspektif ini memperluas cakupan maqasid tidak hanya pada aspek hukum dan sosial, tetapi
juga sebagai fondasi nilai dalam merespons krisis ekologis global. Eco-magasid
menggabungkan nilai-nilai spiritual Islam dengan perangkat normatif etika hukum Islam,
sehingga relevan untuk diterapkan dalam pendidikan, kebijakan publik, dan aktivisme
lingkungan berbasis nilai-nilai keagamaan.

Lebih jauh, penelitian ini memberikan kontribusi konseptual terhadap pengembangan studi
ekoteologi Islam dan menunjukkan bahwa maqasid al-shari’ah memiliki fleksibilitas teoritis
untuk menjawab tantangan keberlanjutan modern. Namun demikian, implementasi model ini
di tingkat kebijakan dan masyarakat masih menghadapi tantangan seperti fragmentasi otoritas
keilmuan, lemahnya sinergi antara ilmu agama dan sains lingkungan, serta belum adanya
instrumen formal untuk mengukur keberhasilan maqasid dalam konteks ekologis. Oleh karena
itu, studi lanjutan disarankan untuk menguji validitas empiris dari eco-magasid melalui
penelitian lapangan, pengembangan indikator etika lingkungan Islam, dan perumusan model

pendidikan keberlanjutan yang berbasis spiritualitas dan maqasid.

Daftar Pustaka



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

Abu-Rayash, A., & Sabbah, E. (2023). Analysis of Environmental Sustainability in the Holy
Quran: Magasid Framework. Journal of Contemporary Magasid Studies, 2(1), 61—
94. https://doi.org/10.52100/jcms.v2i1.96

Auda, J. (2008). Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
International Institute of Islamic Thought.

Auda, J. (2008). Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: IIIT. Dikaji kritis oleh Maulidi (2015) dalam Al-Mazaahib: Jurnal
Perbandingan Hukum, 3(1), 113-132. DOI: 10.14421/al-mazaahib.v3il1.1377
(ejournal.uin-suka.ac.id)

Auda, J. (2008). Pendekatan sistemik magqasid diulas juga dalam jurnal Walisongo: Jurnal
Penelitian Sosial Keagamaan, 26(2), 445-472. DOI: 10.21580/ws.26.2.3231
(journal.walisongo.ac.id)

Beringer, A. (2006). Reclaiming a Sacred Cosmology: Seyyed Hossein Nasr, the Perennial
Philosophy, and Sustainability Education. Canadian Journal of Environmental
Education, 11(1), 26-42.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research
in Psychology.DOI: 10.1191/1478088706qp0630a (en.wikipedia.org)

Elfatih Taha, S. (2023). The Role of Magqasid Al-Shari‘a in Conserving and Sustaining the
Marine  Environment.  Migration  Letters, 20(S1), 969-978. DOI:
10.59670/ml.v20iS1.3648 (migrationletters.com)

Foltz, R. C., Denny, F. M., & Baharuddin, A. (Eds.). (2003). Islam and Ecology: A Bestowed
Trust. Cambridge, MA: Harvard Divinity School. (wellcomecollection.org)
(Mohon verifikasi DOI melalui indeks perpustakaan jika tersedia.)

Gadamer, H.-G. (1975). Truth and Method. Continuum (teori hermeneutik filosofis). Referensi
teoretis dasar, tanpa DOI spesifik.

Gadamer, H.-G. (2020). Philosophical Hermeneutics and Contemporary Muslim Scholars.
Journal of the American Philosophical Association
(misalnya)DOI: 10.1177/0191453720931912 (journals.sagepub.com)

George, M. W. (2008). The Elements of Library Research: What Every Student Needs to Know.
SAGE. DOI: 10.1177/160940690600500304 (jurnal.isi-ska.ac.id)

Haris, A., Widodo, A., Tantri, I. D., & Sarah, S. (2023). Eco-Magasid in Climate Change
Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law.
Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 18(2).DOI: 10.24090/mnh.v18i2.10652
(ejournal.uinsaizu.ac.id)

Haris, A., Widodo, A., Tantri, I. D., & Sarah, S. (2023). Eco-Magasid in Climate Change
Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law. Al-
Manahij, 18(2). https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652

Klongrua, S. dkk. (2023). Magasid al-Shariah and Environmental Sustainability, menunjukkan
penerapan maqasid dalam ekonomi ekologi Islam (jurnal.usk.ac.id)

Leopold, A. (1949). A Sand County Almanac. Oxford University Press. (ejournal.uin-
suka.ac.id, en.wikipedia.orq)

Lohlker, R. (2024). Islamic Ecotheology: Transcending Anthropocentrism through Wahdat
al-Wujiid. Ascarya: Journal of Islamic Science, Culture & Social Studies, 4(2), 82—
89.

DOI: 10.53754/iscs.v4i2.705 (researchgate.net)

Md Taha, N. W. dkk. (2023). Environmental preservation from magasid shariah... menguatkan

dimensi etis maqasid dalam keharmonisan manusia—alam (journal.amorfati.id)



https://doi.org/10.52100/jcms.v2i1.96
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v3i1.1377
https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/almazahib/article/view/1377?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.21580/ws.26.2.3231
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/walisongo/article/view/3231?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Using_Thematic_Analysis_in_Psychology?utm_source=chatgpt.com
https://migrationletters.com/index.php/ml/article/view/3648?utm_source=chatgpt.com
https://wellcomecollection.org/works/khs7u8mw?utm_source=chatgpt.com
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0191453720931912?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.isi-ska.ac.id/index.php/capture/article/view/2447?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652
https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/almanahij/article/view/10652?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652
https://jurnal.usk.ac.id/JPSHK/article/view/44790?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/almazahib/article/view/2860?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/almazahib/article/view/2860?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/A_Sand_County_Almanac?utm_source=chatgpt.com
https://www.researchgate.net/publication/385971989_Islamic_Ecotheology_Transcending_Anthropocentrism_through_Wahdat_al-Wujud?utm_source=chatgpt.com
https://journal.amorfati.id/index.php/amorti/article/view/404?utm_source=chatgpt.com

FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online)

Nasir, N. M. et al. (2022). Environmental Sustainability and Contemporary Islamic Society: A
Shariah Perspective. Asian Academy of Management Journal, 27(2), 211-231.
DOI: 10.21315/aamj2022.27.2.10 (ejournal.usm.my)

Nasr, S. H. (1968). The Encounter of Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man.
London: George Allen & Unwin.

Nasr, S. H. (1968). The Encounter of Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man.
George Allen & Unwin.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford: Oxford University Press.

Qardawi, Y. al-. (2018). Magasid al-Shari‘ah in Environmental Conservation of Yusuf
al-Qardawi's  Perspective.  Proceedings of ICRI 2018, 869-877.DOI:
10.5220/0009919008690877 (scitepress.orq)

Sayem, M. A. (2018). A Scientific World-View of Nature and Environmental Problem with a
Special Concentration on Seyyed Hossein Nasr’s Understanding of Environmental
Sustainability. Journal of Islam in Asia, 15(2), 312-328.
https://doi.org/10.31436/jia.v15i2.753

Silanee Klongrua, Khairil Umuri & Muftahuddin (2025). Magasid al-Shari‘ah and
Environmental Sustainability: An Islamic Economic Perspective. International
Journal of Kita Kreatif, 2(1).DOI: 10.24815/ijkk.v2i1.44790 (alhikmah.uinkhas.ac.id)

Sururi, A., Kuswanjono, A., & Utomo, A. H. (2020). Ecological Sufism Concepts in the
Thought of Seyyed Hossein Nasr. Research, Society and Development, 9(10),
e8799108611. https://doi.org/10.33448/rsd-v9i10.8611

Whittington, R. (2015). “Giddens, structuration theory and strategy as practice.” Cambridge
Handbook of Strategy as Practice.DOI: 10.1017/CB0O9781139681032.009
(cambridge.orqg)

Zainol, N. Z. N., Majid, L. A., & Md Saad, M. F. (2018). An overview on hermeneutics method
application to the Quran by Muslim thinkers. International Journal of Engineering &
Technology, 7(4), 167—170.DOI: 10.14419/ijet.v7i4.9.20643 (researchgate.net)



https://ejournal.usm.my/aamj/article/view/394?utm_source=chatgpt.com
https://www.scitepress.org/Papers/2018/99190/99190.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.31436/jia.v15i2.753
https://alhikmah.uinkhas.ac.id/index.php/alhikmah/article/download/317/125/1442?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.33448/rsd-v9i10.8611
https://doi.org/10.1017/CBO9781139681032.009
https://www.cambridge.org/core/books/abs/cambridge-handbook-of-strategy-as-practice/giddens-structuration-theory-and-strategy-as-practice/6649A11D757721351C52FBFA17AE8FCC?utm_source=chatgpt.com
https://www.researchgate.net/publication/328234534_An_overview_on_hermeneutics_method_application_to_the_Quran_by_Muslim_thinkers?utm_source=chatgpt.com

	Pendahuluan
	2. Landasan Teori
	2.1. Teologi Ekologis Berbasis Wahdat al-Wujūd dan Tawḥīd
	2.2. Ekstensifikasi Maqāṣid al-Sharīʿah untuk Etika Lingkungan
	2.3 Sintesis Landasan Teori

	4. Hasil dan Temuan Penelitian
	5. Diskusi Kritis
	6. Kesimpulan



