
Teologi Islam Kontemporer dan Etika Lingkungan: Pendekatan 

Maqasid Dalam Mewujudkan Keberlanjutan 
 

Ali Imron Mashadi 

Sekolah Tinggi ilmu Ekonomi Syariah  Riyadlul Jannah Mojokerto  

aliimronmashadi@rijan.ac.id 

Abstract 
This study explores the integration of contemporary Islamic theology and the expanded 

framework of maqāṣid al-sharīʿah to construct a holistic Islamic environmental ethics model, 

termed eco-maqāṣid. Drawing upon the metaphysical concepts of tawḥīd (Divine Oneness) and 

wahdat al-wujūd (unity of existence) as articulated in Sufi cosmology, particularly by Seyyed 

Hossein Nasr, the research situates nature not merely as a physical entity but as a sacred 

manifestation of the Divine. Concurrently, the dynamic and multi-dimensional character of 

maqāṣid al-sharīʿah, particularly through the works of contemporary scholars such as Jasser 

Auda, provides a normative foundation for ecological stewardship rooted in Islamic legal and 

ethical values. By synthesizing these two epistemological domains, the study proposes 

eco-maqāṣid as a transformative model that bridges spiritual consciousness with normative 

responsibility, responding to the complex challenges of global ecological crises. 

Employing a qualitative-conceptual methodology through critical analysis of classical and 

contemporary Islamic literature, the findings demonstrate that eco-maqāṣid not only offers a 

spiritually grounded ethical response to environmental degradation but also possesses 

practical relevance for sustainability education, public policy, and religious ecological 

advocacy. This model repositions Islamic theology as a key contributor to interdisciplinary 

sustainability discourses while reaffirming Islam’s moral imperative to protect the 

environment as an extension of Divine trust (amānah). The study concludes with the 

recommendation to operationalize eco-maqāṣid in environmental governance and to further 

empirical research on its application in Muslim societies. 

Keywords: Islamic environmental ethics, maqāṣid al-sharīʿah, tawḥīd, wahdat al-wujūd, 

sustainability, eco-theology, Seyyed Hossein Nasr, Jasser Auda. 

 

Pendahuluan 

Krisis lingkungan global saat ini telah mencapai tingkat yang mengkhawatirkan, ditandai 

dengan meningkatnya intensitas perubahan iklim, kerusakan ekosistem, polusi air dan udara, 

serta hilangnya keanekaragaman hayati. Isu ini bukan hanya menjadi persoalan ekologis 

semata, tetapi telah bertransformasi menjadi tantangan multidimensional yang menyentuh 

aspek sosial, ekonomi, dan spiritual umat manusia. Dalam konteks ini, agama-agama dunia 

mulai dilirik kembali sebagai sumber nilai moral dan etika yang dapat memberikan kontribusi 

terhadap pembangunan berkelanjutan. Islam, sebagai agama dengan lebih dari satu miliar 

penganut, memiliki potensi normatif yang kuat untuk membentuk kesadaran ekologis umat 

manusia. 

Salah satu pendekatan penting dalam tradisi keilmuan Islam yang relevan dengan persoalan 

lingkungan adalah maqasid al-shari’ah. Maqasid, yang secara konseptual merujuk pada tujuan-

tujuan luhur syariat, mencakup perlindungan terhadap agama (din), jiwa (nafs), akal (‘aql), 

mailto:aliimronmashadi@rijan.ac.id


FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

keturunan (nasl), dan harta (mal). Dalam perkembangannya, pendekatan maqasid telah 

mengalami perluasan interpretasi untuk menjawab persoalan kontemporer, termasuk dalam isu 

etika lingkungan. Beberapa studi terkini menyoroti bahwa kerusakan lingkungan merupakan 

bentuk pelanggaran terhadap maqasid, khususnya pada aspek perlindungan jiwa dan 

keberlangsungan hidup generasi mendatang (Abu-Rayash & Sabbah, 2023). Selain itu, posisi 

manusia sebagai khalifah (wakil Tuhan di bumi) secara teologis mengimplikasikan adanya 

tanggung jawab etis untuk menjaga keseimbangan alam (mīzān), yang merupakan prinsip dasar 

dalam kosmologi Islam (Nasr, 1996). 

Dalam lintasan teologi Islam kontemporer, terjadi pergeseran pendekatan dari kerangka hukum 

normatif menuju perspektif yang lebih holistik dan kontekstual. Para teolog dan cendekiawan 

Muslim mulai mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan wacana etika sosial dan ekologi. 

Salah satu bentuk integrasi ini tercermin dalam munculnya gagasan eco-maqasid, yaitu 

pengembangan maqasid sebagai kerangka etika lingkungan yang dapat dijadikan landasan 

normatif dalam pengambilan kebijakan dan pendidikan publik. Haris et al. (2023) misalnya, 

menyatakan bahwa dimensi maqasid dapat dikaitkan dengan praktik konservasi, pengelolaan 

sumber daya alam, dan perlindungan makhluk hidup sebagai bagian dari tanggung jawab moral 

Islam terhadap lingkungan. 

Meskipun demikian, masih terdapat kesenjangan dalam pengembangan sintesis yang utuh 

antara teologi Islam kontemporer dan pendekatan maqasid dalam konteks ekologi. Sebagian 

besar literatur masih terfokus pada aspek legal-formal atau ajakan moral umum, tanpa 

membangun sistem etika lingkungan yang sistematis dan dapat diimplementasikan secara luas. 

Oleh karena itu, diperlukan pendekatan konseptual yang mengintegrasikan pemikiran teologis 

Islam kontemporer dengan kerangka maqasid sebagai dasar pembangunan etika lingkungan 

yang berkelanjutan. 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan mendesak akan kerangka etika lingkungan yang 

tidak hanya bersifat normatif-teoritis, tetapi juga memiliki daya aplikatif dalam menjawab 

krisis ekologi global yang kian kompleks. Dalam konteks ini, pendekatan maqasid al-shari’ah 

diyakini mampu memberikan kontribusi signifikan karena menyajikan nilai-nilai dasar Islam 

yang menyentuh berbagai aspek kehidupan, termasuk relasi manusia dengan alam. Di sisi lain, 

perkembangan teologi Islam kontemporer yang semakin terbuka terhadap isu-isu kemanusiaan 

dan lingkungan menjadi ruang yang potensial untuk merumuskan ulang etika ekologis Islam 

secara lebih sistematis. 



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis bagaimana 

konstruksi teologi Islam kontemporer dapat dikaitkan secara integral dengan prinsip-prinsip 

maqasid al-shari’ah dalam membentuk suatu pendekatan etika lingkungan yang berorientasi 

pada keberlanjutan. Penelitian ini juga diarahkan untuk merumuskan sebuah kerangka 

konseptual eco-maqasid yang tidak hanya berpijak pada teks-teks normatif, tetapi juga mampu 

bersifat kontekstual dan responsif terhadap dinamika lingkungan hidup masa kini. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam 

pengembangan pemikiran Islam yang berorientasi ekologis, serta menjadi referensi normatif 

dalam pengambilan kebijakan dan pendidikan lingkungan berbasis nilai-nilai Islam. 

 

2. Landasan Teori 

Penelitian ini berangkat dari kesadaran bahwa krisis lingkungan yang terjadi saat ini bukan 

hanya disebabkan oleh kerusakan fisik ekosistem, melainkan merupakan refleksi dari krisis 

spiritual dan etika manusia terhadap alam. Dalam konteks ini, pendekatan keagamaan, 

khususnya dalam Islam, berpotensi menawarkan landasan normatif dan transformatif dalam 

membentuk kesadaran ekologis yang berkelanjutan. Dua fondasi teoritis utama yang menjadi 

kerangka dalam penelitian ini adalah: (1) teologi Islam kontemporer, khususnya pemikiran 

Seyyed Hossein Nasr mengenai krisis lingkungan sebagai krisis spiritual; dan (2) teori maqāṣid 

al-sharīʿah sebagai sistem nilai Islam yang mampu membentuk etika lingkungan yang 

kontekstual dan komprehensif. 

Seyyed Hossein Nasr (1968; 1996), seorang tokoh terkemuka dalam filsafat dan teologi Islam, 

telah lama memperingatkan tentang dampak negatif modernitas sekular terhadap hubungan 

manusia dengan alam. Ia menyatakan bahwa kerusakan lingkungan tidak terlepas dari 

desacralization of nature, yakni pandangan yang memisahkan dimensi spiritual dari ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Dalam karyanya The Encounter of Man and Nature (1968), Nasr 

mengemukakan bahwa alam adalah manifestasi ayat-ayat Tuhan (āyāt Allāh), dan karena itu, 

interaksi manusia terhadap alam harus didasari oleh rasa hormat dan tanggung jawab spiritual. 

Posisi manusia sebagai khalīfah fī al-arḍ mengimplikasikan tanggung jawab etis untuk 

menjaga keseimbangan kosmos (mīzān) sebagaimana disebut dalam QS. Ar-Rahman: 7-9. 

Pandangan ini kemudian melahirkan apa yang disebut sebagai teologi ekologis Islam, yakni 

cara pandang yang memadukan spiritualitas, metafisika, dan moralitas dalam relasi manusia 

dengan alam (Beringer, 2006; Sayem, 2018). 



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

Sementara itu, teori maqāṣid al-sharīʿah, yang telah mengalami perluasan signifikan dari 

dimensi hukum menuju dimensi etika sosial, menawarkan kerangka normatif untuk menjawab 

tantangan lingkungan kontemporer. Maqāṣid klasik mencakup lima nilai pokok: menjaga 

agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-ʿaql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta 

(ḥifẓ al-māl). Namun, sejumlah pemikir kontemporer seperti Jasser Auda (2008) mengusulkan 

perluasan maqāṣid ke dalam konteks kemanusiaan global, termasuk perlindungan terhadap 

ekosistem sebagai bagian dari maṣlaḥah (kemaslahatan umum). Dengan demikian, tindakan 

pelestarian lingkungan dapat diposisikan sebagai bagian dari realisasi maqāṣid dalam bentuk 

perlindungan jiwa dan keberlangsungan kehidupan generasi mendatang (Abu-Rayash & 

Sabbah, 2023). 

Studi-studi mutakhir menunjukkan upaya konseptualisasi eco-maqāṣid, yaitu penggabungan 

nilai-nilai maqāṣid dengan prinsip keberlanjutan ekologis. Haris et al. (2023), dalam 

analisisnya terhadap kampanye perubahan iklim berbasis nilai Islam, menyatakan bahwa 

maqāṣid dapat menjadi kerangka etik yang relevan untuk advokasi lingkungan yang responsif 

terhadap konteks sosial. Demikian pula, Sururi et al. (2020) menekankan bahwa dimensi 

sufistik dalam teologi Nasr mampu memperkuat fondasi spiritual dari kesadaran ekologis, 

khususnya melalui pendekatan tasawuf ekologis (eco-Sufism). Dengan menggabungkan teologi 

transenden dan maqāṣid normatif, dapat dibangun kerangka konseptual yang lebih integratif 

dan aplikatif dalam menjawab tantangan lingkungan kontemporer. 

Oleh karena itu, penelitian ini mengusulkan integrasi antara dua kerangka besar tersebut ke 

dalam satu model teoritis yang disebut sebagai eco-maqāṣid. Model ini mengkombinasikan 

dimensi spiritualitas Islam yang menyucikan alam dengan dimensi normatif maqāṣid yang 

menjadikan keberlanjutan sebagai tujuan hukum dan etika. Kerangka ini diharapkan tidak 

hanya memperkaya khazanah keilmuan tentang etika lingkungan Islam, tetapi juga mampu 

menjadi acuan dalam perumusan kebijakan publik, pendidikan lingkungan berbasis nilai, dan 

gerakan sosial yang berorientasi keberlanjutan. 

 

2.1. Teologi Ekologis Berbasis Wahdat al-Wujūd dan Tawḥīd 

Teologi ekologis Islam mengakar kuat pada konsep wahdat al-wujūd (kesatuan keberadaan) 

dan tawḥīd (keesaan Tuhan). Rüdiger Lohlker (2022) menjelaskan bahwa wahdat al-wujūd—

berasal dari tradisi tasawuf Ibn ʿArabī-mendorong pemahaman ekologis yang melampaui 

antropocentrisme, melihat alam sebagai manifestasi keberadaan Ilahi yang utuh, bukan objek 



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

terpisah (journal.ascarya.or.id). Perspektif ini menguatkan pandangan bahwa manusia adalah 

bagian dari jaringan kosmik yang penuh dengan nilai spiritual dan moral. 

Lebih lanjut, artikel di IntechOpen (2023) menekankan bahwa tawḥīd dan khalīfah adalah 

landasan etika lingkungan Islam. Tawḥīd menegaskan bahwa alam berasal dari satu pencipta, 

sehingga memiliki nilai intrinsik dan keharusan untuk dilestarikan, sedangkan khalīfah-status 

manusia sebagai wakil Tuhan-menegaskan tanggung jawab akuntabilitas terhadap seluruh 

ciptaan (intechopen.com). Prinsip mīzān (keseimbangan) dan larangan fasād (kerusakan) 

dalam Al-Qur’an (QS 15:19) menjadi dasar bagi tindakan ekologis yang adil dan sustinable . 

 

2.2. Ekstensifikasi Maqāṣid al-Sharīʿah untuk Etika Lingkungan 

Teori maqāṣid telah berkembang dari diskursus hukum klasik menjadi kerangka etika holistik 

yang relevan secara sosial-ekologis. Studi Nur Wahida Md Taha dkk. (2023) menekankan 

bahwa lima dharūriyyāt (agama, jiwa, akal, keturunan, harta) saling terkait dengan pelestarian 

lingkungan, bukan semata norma ritual, melainkan tanggung jawab kolektif terhadap alam 

(journal.amorfati.id). Prinsip maṣlaḥah menjadi pijakan untuk mendorong tindakan pelestarian 

berbasis nilai normatif dan pragmatis. 

Dalam tawaran framework ekonomi Islam, Silanee Klongrua dkk. (2023) membuktikan bahwa 

maqāṣid al-sharīʿah mendukung penggunaan instrumen seperti green sukuk dan alokasi sumber 

daya secara berkelanjutan guna menjawab tantangan ekologi (jurnal.usk.ac.id). Ini memperluas 

cakupan maqāṣid dari etika spiritual dan hukum, menuju strategi konkret dalam pengelolaan 

ekonomi dan lingkungan. 

2.3 Sintesis Landasan Teori 

Integrasi dua sub-landasan utama dalam diskursus etika lingkungan Islam—yakni (1) 

spiritualitas ekologis tasawuf yang berakar pada konsep wahdat al-wujūd dan tawḥīd, serta (2) 

pendekatan maqāṣid al-sharīʿah sebagai kerangka etik-normatif yang diperluas—menghasilkan 

sebuah konstruksi konseptual baru yang disebut eco-maqāṣid. Model ini tidak hanya 

memosisikan alam sebagai entitas fisik atau objek eksploitasi ekonomi, tetapi sebagai 

manifestasi Ilahi yang suci dan integral dalam struktur kosmik Islam. Wahdat al-wujūd, 

sebagaimana dipahami melalui pemikiran Ibn ʿArabī dan dikembangkan oleh pemikir 

kontemporer seperti Seyyed Hossein Nasr, menempatkan alam sebagai refleksi langsung dari 

wujūd Ilahi, sehingga interaksi manusia dengan lingkungan seharusnya dilandasi dengan 

kesadaran spiritual, bukan sekadar prinsip rasional atau kalkulasi utilitarian (Nasr, 1996). 

https://journal.ascarya.or.id/index.php/iscs/article/view/705?utm_source=chatgpt.com
https://www.intechopen.com/chapters/82219?utm_source=chatgpt.com
https://journal.amorfati.id/index.php/amorti/article/view/404?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.usk.ac.id/JPSHK/article/view/44790?utm_source=chatgpt.com


FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

Dengan pendekatan ini, keberlanjutan tidak lagi dipandang semata sebagai isu teknis atau 

ekologis, tetapi sebagai tanggung jawab teologis yang berdimensi metafisik dan eskatologis. 

Sementara itu, maqāṣid al-sharīʿah memberikan kerangka normatif yang konkret dan fleksibel 

untuk membumikan kesadaran spiritual tersebut ke dalam praktik hukum, kebijakan, dan etika 

publik. Prinsip-prinsip maqāṣid seperti ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa), ḥifẓ al-māl 

(perlindungan harta), ḥifẓ al-nasl (perlindungan keturunan), dan ḥifẓ al-bi’ah (perlindungan 

lingkungan)—yang belakangan mulai diartikulasikan oleh sarjana-sarjana kontemporer—

memungkinkan reinterpretasi Islam dalam menjawab tantangan lingkungan dengan lebih 

adaptif dan multidisipliner (Auda, 2008; Abu-Rayash & Sabbah, 2023). Model eco-maqāṣid 

yang dihasilkan dari integrasi dua kerangka ini menyatukan nilai-nilai spiritual dengan 

perangkat etika hukum, menciptakan landasan konseptual yang tidak hanya mampu mengisi 

kekosongan epistemologis dalam studi etika lingkungan, tetapi juga menawarkan kerangka 

aplikatif untuk pengambilan kebijakan publik yang lebih berkeadilan ekologis dan berbasis 

maqāṣid. 

Dengan demikian, eco-maqāṣid merepresentasikan model etika lingkungan Islam yang bersifat 

holistik, dinamis, dan kontekstual, menjembatani antara kosmologi keislaman dan respons 

praktis terhadap krisis lingkungan global yang semakin kompleks. Model ini juga menjadi 

kontribusi teoretis penting bagi pengembangan ekoteologi Islam kontemporer dan 

memperkaya literatur lintas disiplin antara studi agama, keberlanjutan, dan kebijakan 

lingkungan. Dalam jangka panjang, kerangka ini berpotensi untuk diimplementasikan dalam 

pendidikan lingkungan berbasis pesantren, regulasi kebijakan pembangunan berkelanjutan, 

serta strategi dakwah dan advokasi ekologi Islam yang lebih progresif dan transformatif. 

3. Metodologi Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-konseptual dengan desain studi library 

research yang bersifat analitis-kritis. Model ini dipilih untuk mengeksplorasi dan mensintesis 

berbagai literatur klasik dan kontemporer yang relevan dengan teologi Islam dan maqāṣid al-

sharīʿah dalam konteks etika lingkungan. Pendekatan ini sesuai dengan metode dalam studi 

filsafat agama dan etika normatif yang menekankan konstruksi teoritis berdasarkan interpretasi 

teks dan pemikiran tokoh (George, 2008). Data diperoleh melalui seleksi sistematis terhadap 

karya-karya primer seperti tulisan Seyyed Hossein Nasr, teks maqāṣid al-sharīʿah dari al-

Ghazālī, al-Shāṭibī, dan Ibn ʿĀshūr, serta artikel ilmiah dari jurnal bereputasi tinggi. Pemilihan 

sumber dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan tingkat sitasi, relevansi tematik, 

dan kontribusi terhadap pengembangan model etika Islam kontemporer. 



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

Teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dan analisis tematik 

(thematic analysis). Tahap awal melibatkan identifikasi konsep-konsep utama seperti tawḥīd, 

khalīfah, mīzān, fasād, dan lima prinsip dasar maqāṣid. Kemudian dilakukan penyusunan 

sintesis teoritis untuk merumuskan kerangka integratif yang disebut sebagai eco-maqāṣid-

yakni model konseptual yang menyatukan nilai-nilai spiritual Islam dengan etika normatif 

maqāṣid dalam menjawab isu keberlanjutan lingkungan. Analisis dilakukan secara 

hermeneutik dan kontekstual, sebagaimana dianjurkan oleh Gadamer (1975), untuk memahami 

teks keagamaan dalam realitas sosial ekologis kontemporer. Validitas konseptual diperkuat 

melalui triangulasi sumber dan pendekatan intertekstual, guna menjamin bahwa konstruksi 

teoritis yang dikembangkan bersifat reflektif, aplikatif, dan relevan dengan tantangan 

lingkungan global saat ini. 

4. Hasil dan Temuan Penelitian 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi antara dimensi teologis-spiritual dan 

pendekatan normatif maqāṣid al-sharīʿah mampu melahirkan kerangka etika lingkungan yang 

bersifat holistik, reflektif, dan kontekstual. Secara teoretis, model konseptual yang 

dikembangkan dalam penelitian ini, yakni eco-maqāṣid, memadukan dua pilar utama 

pemikiran Islam dalam merespons krisis ekologis global: pertama, pandangan spiritualitas 

lingkungan berbasis wahdat al-wujūd dan tawḥīd sebagaimana dikemukakan oleh Seyyed 

Hossein Nasr; dan kedua, struktur nilai-nilai maqāṣid yang menekankan prinsip maṣlaḥah, darʾ 

al-mafāsid, serta perlindungan lima aspek fundamental kehidupan manusia (al-ḍarūriyyāt al-

khams). 

Melalui analisis tematik terhadap karya-karya Nasr, ditemukan bahwa fondasi teologi ekologis 

Islam bertumpu pada relasi sakral antara manusia dan alam, di mana alam tidak hanya dilihat 

sebagai sumber daya, tetapi sebagai manifestasi dari keberadaan Tuhan yang memerlukan 

penghormatan spiritual. Konsep seperti khalīfah (perwakilan Tuhan di bumi) dan mīzān 

(keseimbangan) dijadikan sebagai titik masuk untuk mendefinisikan ulang hubungan manusia 

dan lingkungan dalam kerangka tanggung jawab moral dan metafisik. Krisis lingkungan, dalam 

pandangan ini, dipahami sebagai akibat dari desacralization of nature, yakni hilangnya dimensi 

transenden dalam sains dan pembangunan modern (Nasr, 1968; Beringer, 2006). 

Selanjutnya, pendekatan maqāṣid al-sharīʿah memberikan legitimasi hukum dan etika terhadap 

tindakan pelestarian lingkungan. Hasil kajian terhadap artikel-artikel kontemporer 

menunjukkan bahwa maqāṣid tidak terbatas pada dimensi hukum individual, tetapi dapat 

diaktualisasikan untuk merumuskan kebijakan publik berbasis nilai (Auda, 2008; Abu-Rayash 



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

& Sabbah, 2023). Dalam kerangka eco-maqāṣid, perlindungan terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs) 

tidak hanya mencakup aspek biologis manusia, tetapi juga mencakup ekosistem yang 

menopang kehidupan. Demikian pula ḥifẓ al-māl dan ḥifẓ al-nasl mencakup prinsip keadilan 

antargenerasi dan pelestarian sumber daya alam. 

Temuan penting lainnya adalah bahwa maqāṣid memiliki kapasitas fleksibel (taṭwīrī) untuk 

diadaptasi dalam konteks isu kontemporer, termasuk perubahan iklim, degradasi lingkungan, 

dan ketimpangan ekologi global. Konsepsi ini didukung oleh studi Haris et al. (2023) yang 

membuktikan relevansi maqāṣid dalam advokasi perubahan iklim berbasis Islam, serta oleh 

Klongrua et al. (2025) yang menunjukkan kompatibilitas antara maqāṣid dan kerangka 

ekonomi hijau dalam Islam. Dengan demikian, eco-maqāṣid bukan hanya konstruksi teoritis, 

melainkan juga tawaran operasional untuk integrasi nilai Islam ke dalam kebijakan lingkungan 

dan strategi pembangunan berkelanjutan. 

Model ini juga memungkinkan penguatan etika lingkungan di ranah pendidikan Islam. 

Penanaman nilai tawḥīd, khalīfah, dan mīzān dalam kurikulum pendidikan keagamaan dapat 

membentuk generasi yang memiliki kesadaran ekologis berbasis spiritual. Di sisi lain, 

pendekatan maqāṣid dapat digunakan untuk merancang instrumen kebijakan publik yang 

mengedepankan prinsip keadilan ekologis, tanggung jawab kolektif, dan keberlanjutan. Hal ini 

menjadikan eco-maqāṣid sebagai model teoretis yang tidak hanya bernilai konseptual, tetapi 

juga aplikatif dalam skala mikro (etika individu), meso (institusi sosial), dan makro (kebijakan 

negara dan global). 

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa etika lingkungan dalam Islam 

dapat direformulasi ke dalam pendekatan yang responsif dan adaptif terhadap tantangan zaman. 

Integrasi antara spiritualitas ekologis dan maqāṣid tidak hanya memperkaya khazanah 

pemikiran Islam kontemporer, tetapi juga menawarkan kontribusi penting dalam wacana global 

tentang keberlanjutan, keadilan ekologis, dan peran agama dalam mengatasi krisis iklim. 

 

5. Diskusi Kritis 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa sintesis antara dimensi spiritual Islam dan kerangka 

maqāṣid al-sharīʿah mampu menghasilkan model konseptual eco-maqāṣid yang relevan untuk 

menjawab tantangan krisis ekologis. Namun, untuk memastikan bahwa kerangka ini memiliki 

kontribusi yang signifikan terhadap pengembangan ilmu dan praktik keberlanjutan, diperlukan 

diskusi kritis terhadap kedalaman konseptual, posisi dalam literatur keilmuan, serta tantangan 

penerapan di lapangan. 



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

Dari sisi teologis, pemikiran Seyyed Hossein Nasr (1968, 1996) tentang resacralization of 

nature telah menempatkan agama sebagai sumber kesadaran ekologis yang mendalam. Konsep 

ini secara ontologis mengoreksi paham sekularisme ekologis yang berkembang dalam 

ekoteologi Barat (misalnya White Jr., 1967), yang seringkali menempatkan agama sebagai 

sumber perusakan lingkungan. Nasr justru menawarkan alternatif Islam melalui pemahaman 

metafisika Islam klasik, terutama dalam kerangka tawḥīd dan wahdat al-wujūd, bahwa seluruh 

makhluk hidup merupakan manifestasi dari realitas ilahiyah. Akan tetapi, meskipun gagasan 

ini memiliki daya transformatif secara spiritual, kritik dapat diajukan bahwa pendekatan Nasr 

cenderung elitis dan filosofis, yang sulit untuk langsung diterjemahkan ke dalam aksi sosial 

atau kebijakan publik, sebagaimana dikritik oleh Foltz (2003) dalam Islam and Ecology. 

Di sisi lain, pendekatan maqāṣid al-sharīʿah memberikan jembatan antara visi spiritual dan 

praksis sosial melalui struktur nilai hukum Islam yang aplikatif. Teori maqāṣid yang 

dikembangkan oleh Jasser Auda (2008) melalui pendekatan sistem (systems theory) 

menunjukkan bahwa maqāṣid tidak lagi bersifat statis atau legalistik, tetapi bersifat dinamis, 

kontekstual, dan kompatibel dengan nilai-nilai global seperti keadilan ekologis dan 

keberlanjutan. Konsep network of purposes dan multi-dimensionality Auda memungkinkan 

maqāṣid untuk merespons isu kontemporer secara sistemik. Namun, tantangan muncul dalam 

bagaimana merumuskan indikator objektif untuk mengukur keberhasilan implementasi 

maqāṣid dalam kebijakan lingkungan, yang selama ini lebih didominasi oleh pendekatan 

teknokratik dan sekuler. 

Model eco-maqāṣid yang dikembangkan dalam penelitian ini juga dapat dilihat sebagai upaya 

menjembatani dikotomi antara etika religius dan sains lingkungan. Jika dalam teori moral Barat 

seperti Deep Ecology (Arne Naess, 1973) dan Land Ethic (Aldo Leopold, 1949) lingkungan 

memiliki nilai intrinsik, maka dalam kerangka Islam, nilai itu bersumber dari dimensi ilahiyah 

dan kemaslahatan umat. Dengan demikian, eco-maqāṣid mengintegrasikan keduanya: 

spiritualitas sebagai sumber moralitas, dan maqāṣid sebagai struktur normatif yang dapat 

dimobilisasi dalam kebijakan. Diskusi ini memperlihatkan bahwa Islam dapat memberikan 

kerangka etika lingkungan yang tidak hanya teologis, tetapi juga operasional. 

Kendati demikian, implementasi kerangka eco-maqāṣid di tingkat kebijakan dan masyarakat 

menghadapi tantangan struktural, seperti fragmentasi pemahaman maqāṣid di kalangan ulama 

dan kurangnya integrasi antara lembaga fatwa dengan lembaga lingkungan. Selain itu, literatur 

tentang ekoteologi Islam masih didominasi oleh kajian teoretis, sementara pengujian empiris 

di lapangan-terutama dalam kebijakan publik atau kurikulum pendidikan lingkungan Islam—



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

masih minim. Oleh karena itu, penelitian lanjutan perlu diarahkan pada eksplorasi empiris 

terhadap bagaimana nilai-nilai eco-maqāṣid dapat diintegrasikan dalam peraturan lingkungan, 

pembangunan berkelanjutan, dan literasi ekologi berbasis pesantren atau lembaga dakwah. 

Dengan mempertimbangkan kerangka dari Giddens (1984) dalam structuration theory, model 

eco-maqāṣid juga dapat dianalisis sebagai upaya mengintegrasikan struktur (nilai-nilai 

maqāṣid dan institusi agama) dan agensi (kesadaran ekologis umat Islam) dalam reproduksi 

praktik berkelanjutan. Dalam konteks ini, teologi lingkungan Islam bukan hanya wacana 

normatif, tetapi juga dapat menjadi bagian dari transformasi sosial yang reflektif dan 

berorientasi masa depan. 

 

6. Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi antara teologi Islam kontemporer-khususnya 

pemikiran Seyyed Hossein Nasr tentang spiritualitas alam-dan prinsip maqāṣid al-sharīʿah 

menghasilkan kerangka etika lingkungan yang bersifat holistik, transformatif, dan kontekstual. 

Melalui sintesis tersebut, lahirlah model konseptual eco-maqāṣid yang menempatkan relasi 

manusia dan alam dalam kerangka kesucian, keseimbangan, dan tanggung jawab kolektif. 

Perspektif ini memperluas cakupan maqāṣid tidak hanya pada aspek hukum dan sosial, tetapi 

juga sebagai fondasi nilai dalam merespons krisis ekologis global. Eco-maqāṣid 

menggabungkan nilai-nilai spiritual Islam dengan perangkat normatif etika hukum Islam, 

sehingga relevan untuk diterapkan dalam pendidikan, kebijakan publik, dan aktivisme 

lingkungan berbasis nilai-nilai keagamaan. 

Lebih jauh, penelitian ini memberikan kontribusi konseptual terhadap pengembangan studi 

ekoteologi Islam dan menunjukkan bahwa maqāṣid al-sharīʿah memiliki fleksibilitas teoritis 

untuk menjawab tantangan keberlanjutan modern. Namun demikian, implementasi model ini 

di tingkat kebijakan dan masyarakat masih menghadapi tantangan seperti fragmentasi otoritas 

keilmuan, lemahnya sinergi antara ilmu agama dan sains lingkungan, serta belum adanya 

instrumen formal untuk mengukur keberhasilan maqāṣid dalam konteks ekologis. Oleh karena 

itu, studi lanjutan disarankan untuk menguji validitas empiris dari eco-maqāṣid melalui 

penelitian lapangan, pengembangan indikator etika lingkungan Islam, dan perumusan model 

pendidikan keberlanjutan yang berbasis spiritualitas dan maqāṣid. 

 

Daftar Pustaka  

 



FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

Abu-Rayash, A., & Sabbah, E. (2023). Analysis of Environmental Sustainability in the Holy 

Quran: Maqasid Framework. Journal of Contemporary Maqasid Studies, 2(1), 61–

94. https://doi.org/10.52100/jcms.v2i1.96 

Auda, J. (2008). Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

International Institute of Islamic Thought. 

Auda, J. (2008). Maqāṣid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: IIIT. Dikaji kritis oleh Maulidi (2015) dalam Al-Mazaahib: Jurnal  

Perbandingan Hukum, 3(1), 113–132. DOI: 10.14421/al-mazaahib.v3i1.1377 

(ejournal.uin-suka.ac.id) 

Auda, J. (2008). Pendekatan sistemik maqāṣid diulas juga dalam jurnal Walisongo: Jurnal 

Penelitian Sosial Keagamaan, 26(2), 445–472. DOI: 10.21580/ws.26.2.3231 

(journal.walisongo.ac.id) 

Beringer, A. (2006). Reclaiming a Sacred Cosmology: Seyyed Hossein Nasr, the Perennial 

Philosophy, and Sustainability Education. Canadian Journal of Environmental 

Education, 11(1), 26–42. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research 

in Psychology.DOI: 10.1191/1478088706qp063oa (en.wikipedia.org) 

Elfatih Taha, S. (2023). The Role of Maqāṣid Al-Sharīʿa in Conserving and Sustaining the 

Marine Environment. Migration Letters, 20(S1), 969–978. DOI: 

10.59670/ml.v20iS1.3648 (migrationletters.com) 

Foltz, R. C., Denny, F. M., & Baharuddin, A. (Eds.). (2003). Islam and Ecology: A Bestowed 

Trust. Cambridge, MA: Harvard Divinity School. (wellcomecollection.org) 

(Mohon verifikasi DOI melalui indeks perpustakaan jika tersedia.) 

Gadamer, H.-G. (1975). Truth and Method. Continuum (teori hermeneutik filosofis). Referensi 

teoretis dasar, tanpa DOI spesifik. 

Gadamer, H.-G. (2020). Philosophical Hermeneutics and Contemporary Muslim Scholars. 

Journal of the American Philosophical Association 

(misalnya)DOI: 10.1177/0191453720931912 (journals.sagepub.com) 

George, M. W. (2008). The Elements of Library Research: What Every Student Needs to Know. 

SAGE. DOI: 10.1177/160940690600500304 (jurnal.isi-ska.ac.id) 

Haris, A., Widodo, A., Tantri, I. D., & Sarah, S. (2023). Eco-Maqāṣid in Climate Change 

Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law. 

Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 18(2).DOI: 10.24090/mnh.v18i2.10652 

(ejournal.uinsaizu.ac.id) 

Haris, A., Widodo, A., Tantri, I. D., & Sarah, S. (2023). Eco-Maqāṣid in Climate Change 

Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law. Al-

Manāhij, 18(2). https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652 

Klongrua, S. dkk. (2023). Maqasid al-Shariah and Environmental Sustainability, menunjukkan 

penerapan maqāṣid dalam ekonomi ekologi Islam (jurnal.usk.ac.id) 

Leopold, A. (1949). A Sand County Almanac. Oxford University Press. (ejournal.uin-

suka.ac.id, en.wikipedia.org) 

Lohlker, R. (2024). Islamic Ecotheology: Transcending Anthropocentrism through Wahdat 

al-Wujūd. Ascarya: Journal of Islamic Science, Culture & Social Studies, 4(2), 82–

89. 

DOI: 10.53754/iscs.v4i2.705 (researchgate.net) 

Md Taha, N. W. dkk. (2023). Environmental preservation from maqasid shariah... menguatkan 

dimensi etis maqāṣid dalam keharmonisan manusia–alam (journal.amorfati.id) 

https://doi.org/10.52100/jcms.v2i1.96
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v3i1.1377
https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/almazahib/article/view/1377?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.21580/ws.26.2.3231
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/walisongo/article/view/3231?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Using_Thematic_Analysis_in_Psychology?utm_source=chatgpt.com
https://migrationletters.com/index.php/ml/article/view/3648?utm_source=chatgpt.com
https://wellcomecollection.org/works/khs7u8mw?utm_source=chatgpt.com
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0191453720931912?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.isi-ska.ac.id/index.php/capture/article/view/2447?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652
https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/almanahij/article/view/10652?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652
https://jurnal.usk.ac.id/JPSHK/article/view/44790?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/almazahib/article/view/2860?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/almazahib/article/view/2860?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/A_Sand_County_Almanac?utm_source=chatgpt.com
https://www.researchgate.net/publication/385971989_Islamic_Ecotheology_Transcending_Anthropocentrism_through_Wahdat_al-Wujud?utm_source=chatgpt.com
https://journal.amorfati.id/index.php/amorti/article/view/404?utm_source=chatgpt.com


FADZAT Jurnal Ekonomi Syariah 
Volume 5 Nomor 2 Juni 2025 ISSN 2746-7864 (Printed) ISSN 2746-7872 (Online) 
 

Nasir, N. M. et al. (2022). Environmental Sustainability and Contemporary Islamic Society: A 

Shariah Perspective. Asian Academy of Management Journal, 27(2), 211–231. 

DOI: 10.21315/aamj2022.27.2.10 (ejournal.usm.my) 

Nasr, S. H. (1968). The Encounter of Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. 

London: George Allen & Unwin. 

Nasr, S. H. (1968). The Encounter of Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. 

George Allen & Unwin. 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford: Oxford University Press. 

Qardawi, Y. al-. (2018). Maqasid al-Sharīʿah in Environmental Conservation of Yusuf 

al-Qardawi's Perspective. Proceedings of ICRI 2018, 869–877.DOI: 

10.5220/0009919008690877 (scitepress.org) 

Sayem, M. A. (2018). A Scientific World-View of Nature and Environmental Problem with a 

Special Concentration on Seyyed Hossein Nasr’s Understanding of Environmental 

Sustainability. Journal of Islam in Asia, 15(2), 312–328. 

https://doi.org/10.31436/jia.v15i2.753 

Silanee Klongrua, Khairil Umuri & Muftahuddin (2025). Maqāṣid al-Sharīʿah and 

Environmental Sustainability: An Islamic Economic Perspective. International 

Journal of Kita Kreatif, 2(1).DOI: 10.24815/ijkk.v2i1.44790 (alhikmah.uinkhas.ac.id) 

Sururi, A., Kuswanjono, A., & Utomo, A. H. (2020). Ecological Sufism Concepts in the 

Thought of Seyyed Hossein Nasr. Research, Society and Development, 9(10), 

e8799108611. https://doi.org/10.33448/rsd-v9i10.8611 

Whittington, R. (2015). “Giddens, structuration theory and strategy as practice.” Cambridge 

Handbook of Strategy as Practice.DOI: 10.1017/CBO9781139681032.009 

(cambridge.org) 

Zainol, N. Z. N., Majid, L. A., & Md Saad, M. F. (2018). An overview on hermeneutics method 

application to the Quran by Muslim thinkers. International Journal of Engineering & 

Technology, 7(4), 167–170.DOI: 10.14419/ijet.v7i4.9.20643 (researchgate.net) 

 

https://ejournal.usm.my/aamj/article/view/394?utm_source=chatgpt.com
https://www.scitepress.org/Papers/2018/99190/99190.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.31436/jia.v15i2.753
https://alhikmah.uinkhas.ac.id/index.php/alhikmah/article/download/317/125/1442?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.33448/rsd-v9i10.8611
https://doi.org/10.1017/CBO9781139681032.009
https://www.cambridge.org/core/books/abs/cambridge-handbook-of-strategy-as-practice/giddens-structuration-theory-and-strategy-as-practice/6649A11D757721351C52FBFA17AE8FCC?utm_source=chatgpt.com
https://www.researchgate.net/publication/328234534_An_overview_on_hermeneutics_method_application_to_the_Quran_by_Muslim_thinkers?utm_source=chatgpt.com

	Pendahuluan
	2. Landasan Teori
	2.1. Teologi Ekologis Berbasis Wahdat al-Wujūd dan Tawḥīd
	2.2. Ekstensifikasi Maqāṣid al-Sharīʿah untuk Etika Lingkungan
	2.3 Sintesis Landasan Teori

	4. Hasil dan Temuan Penelitian
	5. Diskusi Kritis
	6. Kesimpulan



