
Islamic Entrepreneurial Ecosystem: 

Model Integratif antara Etika Syariah, Kewirausahaan,  

dan Keberlanjutan Sosial 

 
Peni Indrawati 

Sekolah Tinggi Ilmu Ekonomi Syariah Riyadlul Jannah 

Email: peniindrawati72@gmail.com 

 

Abstract 

This study highlights the Islamic Entrepreneurial Ecosystem (IEE) as a new paradigm in 

Islamic entrepreneurship development that integrates spiritual values, economic innovation, 

and social responsibility within a systemic framework. Through a conceptual approach, the 

research proposes an integrative model grounded in sharia ethics as the moral foundation, 

innovative entrepreneurship as the driving mechanism, and social sustainability as the 

ultimate orientation. The IEE model emphasizes that Islamic economics goes beyond growth 

and efficiency, aiming instead at falah—a holistic well-being encompassing both material 

and spiritual dimensions. Core ethical principles such as honesty (sidq), justice (‘adl), 

trustworthiness (amanah), and social benefit (maslahah) guide economic activities in 

alignment with the objectives of maqashid al-shariah. 

Furthermore, the entrepreneurial dimension promotes value-driven innovation, positioning 

Muslim entrepreneurs as agents of social transformation who contribute to sustainable 

development. The model also underlines the collaborative role of ecosystem actors—

government, Islamic financial institutions, academia, entrepreneurs, and society—in building 

an inclusive, just, and resilient economic system. Theoretically, IEE expands conventional 

entrepreneurial ecosystem frameworks by embedding moral and spiritual dimensions; 

practically, it serves as a guideline for public policy formulation and sharia-compliant 

business strategies that are both equitable and sustainable. Therefore, IEE offers a blueprint 

for modern Islamic economic development that is rooted in spiritual values, adaptive to 

innovation, and oriented toward the collective welfare (maslahah) of humankind. 

Keywords: Islamic Entrepreneurial Ecosystem, sharia ethics, value-driven innovation, social 

sustainability, Islamic economics. 

Pembahasan 

Konsep Islamic Entrepreneurial Ecosystem (IEE) merupakan respon terhadap 

kebutuhan akan sistem kewirausahaan yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan 

ekonomi, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai etika syariah dan tujuan keberlanjutan 

sosial. Dalam konteks global yang sarat kompetisi, wirausaha Muslim dihadapkan pada 

tantangan untuk tetap kompetitif tanpa meninggalkan prinsip moral dan tanggung jawab 

sosial. Oleh karena itu, model integratif antara etika syariah, kewirausahaan, dan 

keberlanjutan sosial menjadi paradigma baru yang menegaskan bahwa pertumbuhan ekonomi 

yang sejati adalah yang berdampak maslahat bagi umat dan lingkungan. 

mailto:peniindrawati72@gmail.com


Sinergi antara etika syariah dan kewirausahaan 

Etika syariah merupakan jantung dari sistem ekonomi Islam. Nilai-nilai seperti 

kejujuran (sidq), keadilan (‘adl), amanah, dan keseimbangan (mizan) bukan hanya norma 

moral, tetapi juga pilar yang membentuk perilaku ekonomi yang bertanggung jawab. Dalam 

konteks kewirausahaan, nilai-nilai tersebut berfungsi sebagai mekanisme pengendali (moral 

compass) yang mencegah praktik bisnis yang eksploitatif atau spekulatif. Dalam Islamic 

Entrepreneurial Ecosystem, etika syariah berperan sebagai governance framework yang 

menuntun pengambilan keputusan bisnis agar sejalan dengan maqashid syariah — menjaga 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan demikian, inovasi dan profit tidak lagi 

dipandang sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai sarana untuk menciptakan kesejahteraan 

sosial dan lingkungan.(Ashraf, 2023) Model ini sekaligus menantang paradigma kapitalisme 

liberal yang menempatkan laba sebagai ukuran utama keberhasilan. Islam menawarkan 

konsep falah (keberhasilan holistik) yang menyeimbangkan keuntungan duniawi dan 

ukhrawi. Dalam praktiknya, wirausahawan Muslim dapat memaknai keberhasilan bukan 

hanya dari sisi pertumbuhan aset, tetapi juga dari kontribusi terhadap masyarakat — seperti 

penciptaan lapangan kerja, peningkatan kesejahteraan komunitas, dan pelestarian lingkungan.  

Kewirausahansebangai wujud ibadah dan transformasi sosial 

Kewirausahaan dalam Islam bukan sekadar aktivitas ekonomi, tetapi juga bentuk 

ibadah (‘ibadah ghairu mahdhah) yang memiliki dimensi spiritual. Rasulullah SAW 

mencontohkan bahwa aktivitas dagang dan produksi adalah bagian dari amal saleh apabila 

dijalankan dengan jujur dan adil. Dalam konteks ini, wirausahawan Muslim diposisikan 

sebagai khalifah fil ardh — agen perubahan yang bertanggung jawab menciptakan nilai dan 

keadilan sosial. Penelitian-penelitian terbaru (misalnya oleh Khan & Khan, 2021; Sofiyah et 

al., 2024) menunjukkan bahwa wirausahawan Muslim yang mengintegrasikan nilai-nilai 

spiritual ke dalam strategi bisnis cenderung memiliki tingkat loyalitas pelanggan, reputasi 

merek, dan kesejahteraan karyawan yang lebih tinggi. Ini menunjukkan bahwa spiritual 

capital merupakan aset penting dalam ekosistem kewirausahaan Islam. Dalam konteks 

praktis, IEE mendorong terciptanya value-based entrepreneurship — di mana inovasi 

diarahkan untuk menyelesaikan problem sosial seperti kemiskinan, ketimpangan, dan 

pengangguran. Misalnya, pengembangan halal startup ecosystem di Indonesia 

memperlihatkan bagaimana prinsip syariah dapat mendorong inovasi di bidang fintech, 

agribisnis, dan ekonomi kreatif.nDengan demikian, kewirausahaan Islam tidak hanya 

menciptakan nilai ekonomi, tetapi juga mengemban fungsi social transformation yang 



mampu membangun kemandirian umat dan memperkuat struktur ekonomi berbasis 

komunitas. 

Salah satu keunikan Islamic Entrepreneurial Ecosystem dibandingkan model 

konvensional adalah penempatannya terhadap keberlanjutan sosial sebagai orientasi sistem. 

Keberlanjutan tidak hanya mencakup kelestarian lingkungan, tetapi juga keadilan distributif 

dan kesejahteraan sosial. Nilai-nilai ta‘awun (kerjasama), ihsan (keunggulan moral), dan 

wasathiyah (keseimbangan) menjadi dasar untuk membangun model bisnis yang inklusif dan 

ramah lingkungan(Khan et al., 2023). Pendekatan ini relevan dengan konsep maqashid al-

shariah yang menekankan perlindungan atas lima kebutuhan pokok manusia. Dengan 

mengaitkan prinsip maqashid ke dalam praktik bisnis, wirausahawan Muslim tidak hanya 

berkontribusi pada SDGs (Sustainable Development Goals), tetapi juga memperkaya 

pendekatan keberlanjutan dengan dimensi spiritual dan moral. Sebagai contoh, penerapan 

akad musharakah dan mudharabah dalam pembiayaan usaha kecil menengah mencerminkan 

semangat keadilan distributif dan tanggung jawab sosial. Sistem bagi hasil yang diterapkan 

tidak hanya mendorong efisiensi ekonomi, tetapi juga mengurangi ketimpangan struktural 

antara pemodal dan pelaku usaha. Selain itu, lembaga sosial Islam seperti zakat, infak, 

sedekah, dan wakaf (ZISWAF) dapat berfungsi sebagai mekanisme sosial yang memperkuat 

ekosistem kewirausahaan. Dana sosial tersebut dapat diintegrasikan untuk pembiayaan micro-

enterprise dan pelatihan keterampilan masyarakat, menciptakan efek pengganda (multiplier 

effect) terhadap ekonomi lokal. 

Untuk memastikan keberlanjutan Islamic Entrepreneurial Ecosystem, peran lembaga 

dan kebijakan publik menjadi krusial. Pemerintah, lembaga keuangan syariah, dan institusi 

pendidikan Islam perlu bersinergi dalam menciptakan iklim usaha yang kondusif. Pertama, 

regulasi dan kebijakan ekonomi harus mengakomodasi prinsip keuangan syariah, 

memberikan insentif bagi pelaku usaha yang menjalankan praktik bisnis beretika. Kedua, 

lembaga keuangan syariah harus memperluas perannya dari sekadar penyedia dana menjadi 

development partner bagi UMKM berbasis nilai Islam. Ketiga, institusi pendidikan baik 

universitas maupun pesantren perlu mengembangkan kurikulum Islamic entrepreneurship 

education yang menanamkan nilai spiritual, keterampilan manajerial, dan semangat inovasi. 

Selain itu, diperlukan Islamic innovation hubs yang menjadi tempat kolaborasi antara pelaku 

usaha, akademisi, dan lembaga fatwa untuk mengembangkan model bisnis halal dan 

berkelanjutan. Konsep ini selaras dengan pendekatan quadruple helix yang melibatkan sektor 

publik, swasta, akademik, dan komunitas dalam inovasi ekonomi. 



Konsep IEE menawarkan paradigma yang komprehensif, terdapat beberapa tantangan 

implementatif. Pertama, masih rendahnya literasi kewirausahaan Islam di kalangan pelaku 

UMKM menyebabkan kesulitan dalam mengintegrasikan prinsip syariah secara konsisten. 

Kedua, masih terbatasnya instrumen pembiayaan syariah mikro yang mudah diakses. Ketiga, 

belum terbangunnya sistem indikator untuk mengukur Islamic social impact performance 

secara terstandar. Oleh karena itu, penelitian ke depan perlu mengembangkan model 

kuantitatif yang mengukur hubungan antara kepatuhan syariah, inovasi kewirausahaan, dan 

kinerja sosial. Pendekatan Structural Equation Modeling (SEM) atau Partial Least Square 

(PLS) dapat digunakan untuk menguji pengaruh langsung dan tidak langsung antara variabel-

variabel tersebut. Secara teoretis, penelitian ini membuka ruang untuk memperluas teori 

entrepreneurial ecosystem dengan menambahkan dimensi moral dan spiritual. Kontribusi ini 

dapat memperkaya literatur global dengan model yang lebih humanistik dan berkeadilan. 

 

Tinjauan Pustaka 

Konsep kewirausahan dalam islam 

Istilah entrepreneurial ecosystem pertama kali diperkenalkan oleh Isenberg (2011) 

untuk menggambarkan lingkungan yang terdiri atas aktor, institusi, dan kebijakan yang saling 

berinteraksi guna mendukung kegiatan kewirausahaan. Menurutnya, sebuah ekosistem 

kewirausahaan yang sehat mencakup enam domain utama: kebijakan pemerintah, keuangan, 

budaya, dukungan institusional, sumber daya manusia, dan pasar. Pendekatan ini kemudian 

berkembang menjadi teori multidimensi yang menekankan pentingnya kolaborasi antaraktor 

dalam menciptakan inovasi dan pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan (Mason & Brown, 

2014). 

Dalam konteks negara berkembang, seperti Indonesia, konsep ekosistem 

kewirausahaan mengalami adaptasi karena adanya peran komunitas sosial, lembaga 

keagamaan, dan nilai budaya lokal yang kuat. Kewirausahaan tidak hanya dipahami sebagai 

aktivitas ekonomi individual, tetapi juga sebagai instrumen sosial untuk mengatasi 

pengangguran, kemiskinan, dan kesenjangan ekonomi (Audretsch et al., 2019). Oleh karena 

itu, muncul kebutuhan untuk mengembangkan model ekosistem yang menekankan nilai 

moral dan sosial — salah satunya melalui pendekatan Islam. 

Kewirausahan dalam prespektif Islam 

Kewirausahaan dalam Islam (Islamic entrepreneurship) berakar pada prinsip bahwa 

aktivitas ekonomi merupakan bagian dari ibadah (‘ibadah ghairu mahdhah) yang bertujuan 

mencapai falah (keberhasilan dunia dan akhirat). Menurut Naqvi (2016), sistem ekonomi 



Islam dibangun atas landasan moral dan spiritual yang menuntun setiap individu untuk 

bertindak secara etis, adil, dan bertanggung jawab terhadap masyarakat. Rasulullah SAW 

sendiri merupakan teladan utama dalam etika berdagang, di mana kejujuran, amanah, dan 

keadilan menjadi prinsip utama dalam berbisnis. 

Beberapa penelitian empiris mendukung bahwa penerapan nilai-nilai Islam dalam 

kewirausahaan dapat meningkatkan keberlanjutan usaha. Misalnya, Khan dan Khan (2021) 

menemukan bahwa integrasi nilai-nilai spiritual seperti amanah dan kejujuran dalam strategi 

bisnis berkontribusi signifikan terhadap loyalitas pelanggan dan kepercayaan mitra bisnis. 

Demikian pula, penelitian Sofiyah et al. (2024) di Asia Tenggara menunjukkan bahwa 

Islamic-oriented SMEs memiliki tingkat kepuasan karyawan dan citra perusahaan yang lebih 

tinggi dibandingkan dengan perusahaan konvensional. 

Dengan demikian, kewirausahaan dalam Islam tidak hanya berorientasi pada profit 

(profit-oriented), tetapi juga pada maslahah-oriented entrepreneurship, yaitu penciptaan nilai 

sosial dan spiritual yang memberikan manfaat bagi masyarakat luas. 

Etika Syariah Sebangai Fondasi SistemEkonomi Islam 

Etika syariah (Islamic ethics) merupakan sistem nilai yang mengatur perilaku 

ekonomi umat Islam agar sesuai dengan prinsip-prinsip keadilan, keseimbangan, dan 

tanggung jawab sosial. Al-Qur’an melarang segala bentuk praktik yang menimbulkan 

ketidakadilan seperti riba, gharar, dan maysir, karena dapat merusak tatanan sosial-ekonomi 

dan menimbulkan kesenjangan (Chapra, 2011). 

Carroll (1991) melalui model “CSR Pyramid” menjelaskan bahwa tanggung jawab 

perusahaan mencakup empat dimensi: ekonomi, hukum, etika, dan filantropi. Dalam konteks 

Islam, empat dimensi ini sejalan dengan prinsip maqashid al-shariah yang bertujuan 

melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Dusuki & Abdullah, 2007). Oleh karena 

itu, etika syariah dapat dianggap sebagai perluasan dari teori etika bisnis modern yang tidak 

hanya berorientasi pada tanggung jawab korporasi, tetapi juga tanggung jawab spiritual. 

Penelitian Murthy dan Shastri (2019) menunjukkan bahwa perusahaan yang 

menerapkan Sharia-compliant business ethics memiliki tingkat kepercayaan masyarakat yang 

lebih tinggi, yang pada gilirannya meningkatkan kinerja keuangan jangka panjang. Dalam 

perspektif ini, etika syariah bukan sekadar aturan moral, melainkan mekanisme pengendali 

(moral governance) yang memastikan bahwa setiap aktivitas ekonomi menghasilkan manfaat 

sosial yang adil dan berkelanjutan(Zreik, 2023) 

 

 



Keberlanjutan Sosial Dan KonsepMaqashid Syariah 

Konsep keberlanjutan (sustainability) dalam Islam berakar pada prinsip istiqamah 

(konsistensi), adl (keadilan), dan khilafah (tanggung jawab manusia sebagai penjaga bumi). 

Islam menolak eksploitasi sumber daya tanpa batas dan mendorong pengelolaan yang adil 

serta berorientasi pada generasi mendatang. Pendekatan ini sejalan dengan konsep 

Sustainable Development Goals (SDGs) yang menekankan keseimbangan antara 

pertumbuhan ekonomi, keadilan sosial, dan pelestarian lingkungan.(Firdaus & Ahmad, 2023) 

Menurut Kamali (2018), maqashid al-shariah merupakan fondasi filosofis yang dapat 

dijadikan kerangka dalam pembangunan berkelanjutan. Setiap kebijakan ekonomi harus 

memastikan perlindungan terhadap lima tujuan utama syariah. Dengan mengaitkan maqashid 

pada praktik kewirausahaan, wirausahawan Muslim tidak hanya menciptakan nilai ekonomi 

tetapi juga memastikan bahwa aktivitas bisnisnya tidak merusak tatanan sosial atau 

lingkungan. 

Penelitian terbaru oleh Gupta (2025) menegaskan bahwa integrasi antara tanggung 

jawab sosial perusahaan (Corporate Social Responsibility/CSR) dan SDGs dalam kerangka 

syariah dapat mempercepat pembangunan berkelanjutan di negara berkembang. Ia 

menemukan bahwa usaha mikro, kecil, dan menengah (UMKM) yang menjalankan prinsip 

tanggung jawab sosial berbasis nilai Islam memiliki dampak nyata dalam pemberdayaan 

ekonomi masyarakat. 

Dengan demikian, keberlanjutan sosial dalam Islam menempati posisi strategis dalam 

mewujudkan kesejahteraan kolektif (maslahah ‘ammah) dan menghindari ketimpangan 

struktural dalam masyarakat. 

Model Integratif Islamic Entrepreneurial Ecosystem(IEE) 

Beberapa studi terbaru berupaya membangun model integratif yang menggabungkan 

nilai-nilai syariah dengan dinamika kewirausahaan modern. Al-Aidaros et al. (2015)  

mengemukakan bahwa keberhasilan kewirausahaan Islam bergantung pada keseimbangan 

antara dimensi spiritual, sosial, dan material. Dalam hal ini, Islamic Entrepreneurial 

Ecosystem (IEE) berperan sebagai platform yang menghubungkan individu, lembaga 

keuangan, pemerintah, dan komunitas dalam satu sistem yang saling mendukung. IEE 

menempatkan spiritual capital sebagai faktor utama dalam menciptakan inovasi yang 

beretika. Pelaku usaha di dalam ekosistem ini tidak hanya berorientasi pada keuntungan, 

tetapi juga pada pencapaian barakah (keberkahan)(Cahyanti et al., 2024). Sejalan dengan itu, 

model ini menekankan peran penting lembaga zakat, waqf, dan koperasi syariah dalam 

membangun keberlanjutan ekonomi berbasis komunitas. 



Menurut penelitian oleh Narayan dan Sharma (2022), integrasi antara kebijakan publik, 

lembaga keuangan syariah, dan pendidikan kewirausahaan Islam dapat menciptakan inclusive 

Islamic economic ecosystem yang memperkuat daya saing UMKM berbasis syariah.(Iqbal et 

al., 2024) Dengan dukungan pembiayaan mikro, edukasi spiritual, dan inovasi digital, 

wirausahawan Muslim dapat memainkan peran strategis dalam memperkuat ketahanan 

ekonomi umat. 

Model IEE juga sejalan dengan konsep Creating Shared Value (CSV) oleh Porter dan Kramer 

(2011), namun memiliki keunggulan karena didasarkan pada nilai tawhidic paradigm — 

kesatuan antara aspek spiritual dan material. Dengan demikian, IEE dapat dipandang sebagai 

evolusi dari model kewirausahaan modern menuju paradigma ekonomi yang berkeadilan, 

berkelanjutan, dan bernilai spiritual. 

Kesenjangan Penelitian dan kontribusi Teoritis 

Meskipun telah banyak penelitian tentang etika bisnis Islam, studi yang secara eksplisit 

menghubungkan antara entrepreneurial ecosystem, Islamic ethics, dan social sustainability 

masih terbatas. Sebagian besar literatur hanya membahas aspek kewirausahaan atau keuangan 

syariah secara parsial tanpa mengkaji integrasi sistemik antarunsur tersebut. 

Oleh karena itu, penelitian tentang Islamic Entrepreneurial Ecosystem menawarkan 

kontribusi teoretis penting dalam memperluas cakupan teori ekosistem kewirausahaan dengan 

dimensi moral dan spiritual. Model ini dapat menjadi kerangka alternatif bagi negara-negara 

Muslim dalam membangun ekonomi inklusif yang berbasis nilai, serta menjadi rujukan bagi 

literatur global dalam mengembangkan pendekatan ethical and sustainable entrepreneurship 

(Mohi-Ud-Din Qadri et al., 2025). 

Dengan menggabungkan dimensi maqashid shariah, inovasi bisnis, dan keberlanjutan sosial, 

konsep ini tidak hanya memperkaya teori ekonomi Islam, tetapi juga memberikan arah baru 

bagi implementasi kebijakan publik dan strategi kewirausahaan yang bertanggung jawab. 

Metodelogi Konseptual 

Penelitian ini menggunakan pendekatan konseptual (conceptual research approach) 

yang bertujuan mengembangkan kerangka teoritis baru mengenai Islamic Entrepreneurial 

Ecosystem (IEE) sebagai model integratif antara etika syariah, kewirausahaan, dan 

keberlanjutan sosial. Pendekatan konseptual dipilih karena fokus utama kajian ini bukan pada 

pengujian empiris, melainkan pada pengembangan model teoretis yang bersifat analitis dan 

sintesis dari berbagai literatur terdahulu. Menurut Jaakkola (2020), riset konseptual 

merupakan metode ilmiah yang menggabungkan teori, konsep, dan hasil penelitian 

sebelumnya untuk membangun theoretical contribution baru dalam bidang tertentu. Dalam 



konteks penelitian ini, pendekatan tersebut digunakan untuk merumuskan suatu model 

ekosistem kewirausahaan Islam yang komprehensif, sistematis, dan berlandaskan prinsip 

maqashid al-shariah. 

Jenis penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif-konseptual dengan 

strategi analisis deskriptif dan sintesis teoritis. Pendekatan ini berfokus pada eksplorasi 

gagasan dan pengintegrasian konsep-konsep kunci dari berbagai sumber akademik 

bereputasi, seperti jurnal Q1–Q2 (Scopus indexed), buku-buku teks ekonomi Islam, dan 

dokumen kebijakan internasional terkait Islamic entrepreneurship dan sustainable 

development. Analisis dilakukan secara sistematis melalui tiga tahap utama: 

1. Eksplorasi Literatur Teoritis: mengidentifikasi konsep-konsep utama terkait etika 

syariah, kewirausahaan, dan keberlanjutan sosial; 

2. Analisis Sintesis (Thematic Integration): mengkaji keterkaitan antar-konsep untuk 

menemukan kesamaan nilai, prinsip, dan mekanisme yang dapat diintegrasikan; 

3. Formulasi Model Konseptual: mengembangkan kerangka ekosistem yang 

menjelaskan interaksi antaraktor, nilai, dan faktor lingkungan dalam membentuk 

Islamic Entrepreneurial Ecosystem. 

Teknik analisis Konseptual 

Analisis dilakukan dengan metode content analysis dan conceptual synthesis. 

Langkah-langkah utamanya meliputi: 

1. Identifikasi konsep inti 

Peneliti menelusuri konsep-konsep utama yang menjadi komponen dalam Islamic 

Entrepreneurial Ecosystem: 

o Etika syariah (Islamic business ethics); 

o Kewirausahaan Islam (Islamic entrepreneurship); 

o Keberlanjutan sosial (social sustainability). 

2. Kategorisasi dan integrasi konsep 

Setiap konsep dikaji dalam kaitannya dengan teori yang sudah ada, seperti teori 

entrepreneurial ecosystem (Isenberg, 2011; Mason & Brown, 2014) dan teori 

maqashid al-shariah (Kamali, 2018). Tujuannya adalah menemukan titik temu antara 

dimensi spiritual, sosial, dan ekonomi dalam konteks kewirausahaan. 

3. Formulasi hubungan antarvariabel konseptual 

Setelah dilakukan integrasi, hubungan antarunsur diekspresikan dalam bentuk 

conceptual model yang menggambarkan bagaimana etika syariah menjadi landasan 



moral, kewirausahaan menjadi instrumen produktif, dan keberlanjutan sosial menjadi 

tujuan akhir 

4. Tahap akhir adalah memastikan bahwa model yang dikembangkan konsisten dengan 

literatur terdahulu serta memiliki novelty value sebagai kontribusi baru dalam teori 

kewirausahaan Islam. 

Dengan demikian, Islamic Entrepreneurial Ecosystem tidak hanya diposisikan sebagai 

konstruksi teoritis, tetapi juga sebagai model konseptual yang dapat menjadi landasan 

pengembangan kebijakan publik dan strategi bisnis syariah berkelanjutan di masa depan. 

 

 

 Hasil dan Pembahasan 

Hasil: Model Konseptual Islamic Entrepreneurial Ecosystem (IEE) 

Hasil utama dari penelitian konseptual ini adalah perumusan Model Integratif Ekosistem 

Kewirausahaan Islam (Islamic Entrepreneurial Ecosystem/IEE) yang menggabungkan 

tiga dimensi utama Etika Syariah, Kewirausahaan Inovatif, dan Keberlanjutan Sosial — 

dalam satu sistem ekosistem yang saling berinteraksi secara sinergis. 

Model ini menunjukkan bahwa pembangunan ekonomi berbasis Islam tidak hanya bertujuan 

mencapai efisiensi ekonomi, tetapi juga menegakkan nilai moral, keadilan sosial, dan 

keberlanjutan umat. Dengan demikian, keberhasilan dalam konteks Islam bukan hanya diukur 

oleh financial performance, tetapi juga oleh sejauh mana kegiatan bisnis berkontribusi pada 

maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum). 

a. Etika Syariah sebagai Fondasi Moral 

Dimensi etika syariah berfungsi sebagai landasan normatif dan pengarah moral bagi 

seluruh aktivitas kewirausahaan. Nilai-nilai dasar yang membentuk fondasi ini antara lain 

‘adl (keadilan), amanah (tanggung jawab), sidq (kejujuran), ihsan (keunggulan moral), dan 

maslahah (kemanfaatan). 



Etika ini menuntun pelaku usaha Muslim untuk menjadikan kegiatan ekonomi sebagai sarana 

ibadah dan pengabdian kepada masyarakat. Dalam praktiknya, etika syariah mencegah 

munculnya perilaku ekonomi yang eksploitatif seperti riba, gharar, dan maysir, serta 

menegakkan keadilan distributif dalam hubungan antaraktor ekonomi(Firdaus & Ahmad, 

2023). 

Etika syariah juga memberikan kerangka bagi pembentukan Islamic business governance, 

yaitu tata kelola bisnis yang mengedepankan transparansi, tanggung jawab, dan 

keberlanjutan. Dengan demikian, etika syariah menjadi fondasi spiritual yang menjaga agar 

aktivitas ekonomi tetap berada dalam koridor maqashid al-shariah. 

b. Kewirausahaan Inovatif sebagai Mekanisme Transformasi 

Dimensi kedua adalah kewirausahaan inovatif, yang berfungsi sebagai mekanisme dinamis 

untuk mentransformasikan nilai syariah ke dalam praktik bisnis yang produktif(Ariyani et al., 

2025). Dalam model IEE, wirausahawan Muslim diposisikan sebagai agent of change yang 

tidak hanya menciptakan nilai ekonomi, tetapi juga nilai sosial dan spiritual. 

Inovasi dalam konteks Islam tidak sekadar berorientasi pada produk atau teknologi, tetapi 

juga mencakup inovasi sosial dan institusional. Misalnya, pengembangan model pembiayaan 

berbasis qard hasan, musharakah, atau wakaf produktif adalah bentuk inovasi yang mampu 

memperkuat inklusi keuangan sekaligus menghindari praktik bunga yang dilarang(Pananjung 

et al., 2023). 

Selain itu, integrasi teknologi digital dalam sistem halal value chain — seperti halal fintech, 

Islamic crowdfunding, dan sharia-compliant e-commerce — menunjukkan bagaimana prinsip 

syariah dapat beradaptasi dengan era industri 4.0. Inovasi ini memperluas akses pasar, 

memperkuat efisiensi rantai pasok, dan mendukung ekonomi halal global. 

Dengan demikian, dimensi kewirausahaan dalam model IEE bukan hanya sebagai alat 

penciptaan profit, tetapi juga instrumen pemberdayaan dan keadilan sosial. 

c. Keberlanjutan Sosial sebagai Tujuan Utama 

Dimensi ketiga, keberlanjutan sosial, menjadi orientasi utama dan indikator keberhasilan 

ekosistem kewirausahaan Islam. Dalam model IEE, keberlanjutan tidak hanya berfokus pada 

kelestarian lingkungan, tetapi juga pada keadilan sosial, inklusi ekonomi, dan kesejahteraan 

umat. 

Konsep ini bersumber dari maqashid al-shariah, yang menekankan perlindungan atas lima 

aspek fundamental manusia: agama (din), jiwa (nafs), akal (‘aql), keturunan (nasl), dan harta 

(mal). Semua aktivitas kewirausahaan yang berlandaskan maqashid akan berorientasi pada 

kemaslahatan dan menghindari kerusakan (mafsadah). 



Penerapan prinsip keberlanjutan sosial dapat diwujudkan melalui program tanggung jawab 

sosial Islam (Islamic CSR), pemberdayaan masyarakat melalui zakat dan waqf produktif, 

serta pelibatan komunitas lokal dalam rantai nilai bisnis(Ralahallo & Muhrim, 2024). Contoh 

nyata adalah munculnya halal social enterprises di Indonesia dan Malaysia yang tidak hanya 

mengejar keuntungan, tetapi juga menyediakan manfaat sosial bagi masyarakat sekitar. 

d. Peran Aktor dalam Ekosistem 

Model IEE mengidentifikasi beberapa aktor utama yang berperan dalam keberhasilan sistem 

ini: 

1. Wirausahawan Muslim, sebagai pelaku utama yang menginternalisasi nilai-nilai 

Islam dalam praktik bisnis. 

2. Lembaga Keuangan Syariah, sebagai fasilitator pembiayaan dan inovasi keuangan 

berbasis nilai syariah. 

3. Pemerintah, sebagai regulator dan katalisator kebijakan ekonomi syariah. 

4. Akademisi, sebagai penyedia pengetahuan dan riset untuk penguatan teori serta 

praktik kewirausahaan Islam. 

5. Komunitas Sosial dan Lembaga Keagamaan, sebagai pengontrol sosial dan sumber 

modal sosial (trust capital). 

Interaksi antaraktor ini membentuk sistem kolaboratif yang memastikan keberlangsungan 

ekosistem kewirausahaan Islam secara berkelanjutan. 

e. Dampak Ekonomi dan Sosial 

Hasil akhir dari model IEE diharapkan menciptakan shared value dalam bentuk: 

 Pertumbuhan ekonomi inklusif berbasis nilai; 

 Inovasi halal yang berdaya saing global; 

 Kesejahteraan umat melalui distribusi kekayaan yang adil; 

 Kelestarian lingkungan dan harmoni sosial. 

Dengan demikian, model IEE mampu menjadi paradigma ekonomi alternatif yang 

menyeimbangkan antara aspek spiritual, sosial, dan ekonomi. 

2. Pembahasan 

Hasil konseptual model IEE menunjukkan bahwa integrasi antara etika syariah, 

kewirausahaan, dan keberlanjutan sosial menghasilkan sistem ekonomi yang unik 

menggabungkan rasionalitas ekonomi dan moralitas spiritual dalam satu kesatuan yang 

koheren. Pembahasan berikut menguraikan makna, implikasi, dan relevansi model ini 

terhadap teori dan praktik ekonomi kontemporer. 

a. Sinergi Nilai dan Fungsi dalam Ekosistem Islam 



Keunikan model IEE terletak pada keseimbangannya antara nilai (value) dan fungsi 

(function). Etika syariah memberikan arah moral, kewirausahaan menyediakan mekanisme 

implementasi, dan keberlanjutan sosial menjadi tolok ukur keberhasilan. Kombinasi ini 

membentuk ekosistem yang tidak hanya adaptif terhadap pasar, tetapi juga resilien secara 

moral. 

Dalam ekosistem konvensional, inovasi sering kali dikaitkan dengan penciptaan keuntungan 

maksimum. Namun dalam IEE, inovasi dilihat sebagai Amanah tanggung jawab moral untuk 

menciptakan solusi yang membawa manfaat bagi masyarakat. Dengan cara ini, Islam 

menempatkan inovasi dalam kerangka etis yang mendorong kreativitas tanpa meninggalkan 

prinsip moralitas. 

b. Perbandingan dengan Model Ekosistem Konvensional 

Secara konseptual, model IEE berbeda dari teori entrepreneurial ecosystem Isenberg (2011) 

maupun innovation ecosystem Adner (2017). Dalam model konvensional, motivasi utama 

adalah pertumbuhan dan daya saing pasar, sedangkan dimensi moral dan spiritual tidak 

menjadi perhatian utama. 

Sebaliknya, model IEE menempatkan nilai spiritual (tawhidic paradigm) sebagai fondasi 

seluruh aktivitas ekonomi. Prinsip ini memastikan bahwa hubungan antara manusia, alam, 

dan Tuhan berada dalam keseimbangan. Dengan demikian, IEE bukan hanya sistem ekonomi, 

tetapi juga sistem nilai yang menegakkan integritas dan keberlanjutan. 

Pendekatan ini relevan dengan upaya global menuju ekonomi etis dan berkelanjutan (ethical 

and sustainable economy), di mana dimensi moral kini semakin dianggap penting dalam 

dunia bisnis. 

c. Implikasi Sosial dan Pembangunan 

Secara sosial, penerapan model IEE dapat memperkuat financial inclusion dan mengurangi 

kesenjangan ekonomi di negara-negara mayoritas Muslim. Melalui penguatan UMKM 

berbasis syariah, ekonomi rakyat dapat tumbuh secara organik tanpa ketergantungan pada 

sistem bunga dan spekulasi.(Razzaq et al., 2023) 

Selain itu, penerapan Islamic social finance seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf produktif 

menjadi sumber daya ekonomi yang mendukung pembiayaan berkelanjutan. Ketika lembaga 

zakat dan wakaf terhubung dengan pelaku kewirausahaan, terbentuklah siklus ekonomi yang 

saling memperkuat: zakat memberdayakan, wirausaha menciptakan nilai, dan hasilnya 

kembali ke masyarakat. 

Model IEE juga dapat menjadi instrumen strategis untuk mencapai Sustainable Development 

Goals (SDGs), terutama pada tujuan pengentasan kemiskinan, pekerjaan layak, kesetaraan 



ekonomi, dan inovasi berkelanjutan. Integrasi antara nilai Islam dan SDGs menciptakan 

pendekatan pembangunan yang lebih humanistik dan berkeadilan. 

d. Kontribusi terhadap Pengembangan Teori 

Secara teoretis, model ini memperluas horizon studi kewirausahaan dengan menambahkan 

dimensi moral dan spiritual ke dalam struktur ekosistem ekonomi. Selama ini, teori 

entrepreneurial ecosystem lebih menekankan aspek struktural seperti kebijakan, pendanaan, 

dan jaringan. Melalui pendekatan Islam, dimensi spiritual menjadi elemen intrinsik yang 

membentuk perilaku kewirausahaan. 

Model IEE juga berkontribusi pada penguatan teori ekonomi Islam dengan menjembatani 

antara nilai normatif dan implementasi praktis. Dengan menggabungkan etika syariah dan 

inovasi bisnis modern, IEE memberikan arah baru bagi pengembangan ekonomi Islam yang 

kompetitif sekaligus berkeadilan. 

e. Tantangan Implementasi 

Meskipun potensinya besar, penerapan model IEE menghadapi sejumlah tantangan, antara 

lain: 

 Rendahnya literasi kewirausahaan syariah di kalangan pelaku UMKM; 

 Minimnya dukungan pembiayaan mikro syariah yang inovatif; 

 Fragmentasi kelembagaan antara regulator, akademisi, dan komunitas bisnis; 

 Belum adanya indikator kinerja sosial-Islami yang terukur untuk menilai efektivitas 

ekosistem. 

Menghadapi tantangan tersebut, diperlukan strategi kolaboratif lintas sektor — melibatkan 

pemerintah, lembaga keuangan syariah, dan lembaga pendidikan Islam — untuk memperkuat 

kapasitas sumber daya manusia dan struktur pendukung ekosistem. 

3. Sintesis Pembahasan 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa Islamic Entrepreneurial 

Ecosystem (IEE) adalah model ekonomi berbasis nilai yang mengintegrasikan spiritualitas 

dan produktivitas. Ia tidak hanya memperluas teori ekosistem kewirausahaan, tetapi juga 

menawarkan paradigma alternatif terhadap sistem kapitalistik yang cenderung materialistik. 

IEE membuktikan bahwa prinsip Islam seperti adl, amanah, dan maslahah dapat 

diterjemahkan ke dalam strategi ekonomi yang modern, inklusif, dan berkelanjutan(Razzaq et 

al., 2023). Dengan dukungan kebijakan publik, riset akademik, dan inovasi sosial, model ini 

berpotensi menjadi blueprint pengembangan ekonomi Islam masa depan — baik di tingkat 

nasional maupun global. 

 



Kesimpulan 

Kajian ini menegaskan bahwa Islamic Entrepreneurial Ecosystem (IEE) merupakan 

paradigma baru dalam pengembangan kewirausahaan yang memadukan nilai spiritual, 

inovasi ekonomi, dan tanggung jawab sosial dalam satu kerangka sistemik. Melalui 

pendekatan konseptual, penelitian ini menghasilkan model integratif yang berakar pada etika 

syariah sebagai fondasi moral, kewirausahaan inovatif sebagai mekanisme penggerak, dan 

keberlanjutan sosial sebagai orientasi akhir. 

Model ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam tidak sekadar berfokus pada pertumbuhan dan 

efisiensi, tetapi juga pada falah — kesejahteraan holistik yang mencakup dimensi material 

dan spiritual. Etika syariah berperan penting sebagai panduan moral yang menuntun pelaku 

usaha untuk menjaga kejujuran (sidq), keadilan (‘adl), tanggung jawab (amanah), dan 

kemanfaatan (maslahah)(Ismail et al., 2023). Nilai-nilai ini memastikan bahwa setiap 

aktivitas ekonomi sejalan dengan prinsip maqashid al-shariah yang menekankan 

perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Sementara itu, dimensi kewirausahaan dalam model IEE menegaskan pentingnya inovasi 

yang berlandaskan nilai. Wirausahawan Muslim bukan hanya pencipta nilai ekonomi, tetapi 

juga agen perubahan sosial (agent of social transformation) yang berkontribusi terhadap 

pembangunan berkelanjutan. Inovasi yang digerakkan oleh nilai spiritual mendorong 

munculnya model bisnis yang etis, inklusif, dan adaptif terhadap kemajuan 

teknologi(Yasmeen, 2023). Contohnya adalah pengembangan halal fintech, Islamic 

crowdfunding, dan wakaf produktif yang tidak hanya meningkatkan daya saing ekonomi, 

tetapi juga memperkuat struktur sosial umat. 

Orientasi akhir dari model ini adalah keberlanjutan sosial (social sustainability), yang 

menjadikan kesejahteraan masyarakat dan pelestarian lingkungan sebagai ukuran 

keberhasilan. Prinsip keberlanjutan dalam Islam tidak semata bersifat ekologis, melainkan 

juga moral dan sosial. Dengan mengintegrasikan maqashid al-shariah dalam praktik bisnis, 

pelaku ekonomi diarahkan untuk menciptakan kemaslahatan bagi umat dan menghindari 

segala bentuk kerusakan (mafsadah). 

Model IEE juga menekankan pentingnya peran kolaboratif antaraktor ekosistem — termasuk 

pemerintah, lembaga keuangan syariah, akademisi, wirausahawan, dan masyarakat. Sinergi di 

antara mereka menciptakan sistem ekonomi yang berdaya tahan (resilient), inklusif, dan 

berkeadilan(Suhma et al., 2025). Pemerintah berperan sebagai fasilitator kebijakan, lembaga 

keuangan syariah menyediakan dukungan pembiayaan berbasis nilai, akademisi memperkuat 



landasan teori dan riset, sementara masyarakat menjadi penerima manfaat sekaligus 

penggerak sosial. 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi pengembangan teori 

ekosistem kewirausahaan dengan menambahkan dimensi moral dan spiritual. Model IEE 

memperluas kerangka kerja konvensional yang biasanya menitikberatkan pada aspek 

ekonomi dan struktural, menuju paradigma kewirausahaan yang berorientasi pada nilai 

(value-based entrepreneurship). Dengan demikian, ia memberikan dasar ilmiah bagi 

pembangunan ekonomi Islam yang kompetitif namun tetap berkeadilan dan berkeadaban. 

Secara praktis, model ini dapat dijadikan pedoman bagi pengembangan kebijakan publik dan 

strategi bisnis syariah. Pemerintah dapat menggunakan model ini untuk merancang kebijakan 

kewirausahaan Islam yang mendukung pertumbuhan ekonomi berkelanjutan, sementara 

lembaga keuangan syariah dapat mengadopsinya untuk memperluas produk pembiayaan yang 

inovatif dan berkeadilan sosial. Selain itu, lembaga pendidikan dan pesantren dapat 

memanfaatkannya untuk menanamkan nilai-nilai Islamic entrepreneurship pada generasi 

muda, membangun karakter wirausahawan yang tidak hanya kreatif tetapi juga beretika. 

Namun demikian, penerapan model IEE masih menghadapi tantangan yang perlu dikaji lebih 

lanjut. Di antaranya adalah rendahnya literasi kewirausahaan syariah, keterbatasan instrumen 

pembiayaan inklusif, dan fragmentasi kelembagaan antaraktor ekonomi Islam. Oleh karena 

itu, penelitian empiris lanjutan diperlukan untuk menguji hubungan antara dimensi etika 

syariah, inovasi kewirausahaan, dan keberlanjutan sosial secara kuantitatif. Pendekatan 

Structural Equation Modeling (SEM) atau Partial Least Square (PLS) dapat digunakan untuk 

mengukur validitas hubungan konseptual yang dikembangkan dalam model ini. 

Sebagai penutup, Islamic Entrepreneurial Ecosystem bukan hanya model ekonomi alternatif, 

tetapi juga representasi dari nilai-nilai Islam dalam menjawab tantangan pembangunan 

modern. Ia menegaskan bahwa spiritualitas dan ekonomi bukanlah dua entitas yang terpisah, 

melainkan saling melengkapi dalam menciptakan kesejahteraan yang berkeadilan dan 

berkelanjutan. Jika diterapkan secara konsisten, model ini berpotensi menjadi blueprint bagi 

pengembangan ekonomi syariah nasional dan global yang berakar pada nilai, berorientasi 

pada keberlanjutan, dan membawa kemaslahatan bagi seluruh umat manusia.1 

 

 

 

 



Daftar Pustaka 

Ariyani, D., Mochlasin, M., Nabila, R., & Afina, K. N. (2025). Islamic ethics disclosure as 

determinant on Islamic banking performance: evidence from MENA countries. Asian Journal of 

Accounting Research, 1–16. https://doi.org/10.1108/AJAR-08-2024-032 

Ashraf, M. A. (2023). Theory of Islamic planned behavior: applying to investors’ Sukuk purchase 

intention. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 14(4), 554–573. 

https://doi.org/10.1108/JIABR-03-2021-0096 

Cahyanti, I. S., Novita, D., Rahayu, Y. S., & Rasban, S. (2024). Adaptation of the Economic Order 

Quantity (EOQ) Model in the Perspective of Maqâsid al-Sharîa. Al-’Adalah, 21(2), 479–506. 

https://doi.org/10.24042/adalah.v21i2.26535 

Firdaus, A., & Ahmad, K. (2023). Islamic Business and Performance Management: The Maslahah-

Based Performance Management System. Taylor and Francis. 

https://doi.org/10.4324/9781003390947 

Iqbal, S., Abrar-Ul-Haq, M., & Janjua, A. (2024). Integrating Guillain-Barré Syndrome Awareness 
with Sustainable Islamic Business and Finance: A Path Towards Enhanced Health and Well-

being. 278–283. https://doi.org/10.1109/SIBF63788.2024.10883843 

Ismail, M., Jan, S., & Ullah, K. (2023). Assessing Shariah Disclosure in Pakistan: The Case of 

Islamic Banks (pp. 21–35). Taylor and Francis. https://doi.org/10.4324/9781003324836-2 

Khan, F. R., Mirza, M. O. N., & Vine, T. (2023). The UN Global Compact and the Ulama (Religious 

Scholars of Islam): A Missing Voice in Islamic Business Ethics. Journal of Management 

Inquiry, 32(3), 214–227. https://doi.org/10.1177/10564926221089204 

Mohi-Ud-Din Qadri, H., Bhatti, M. I., & Omar, M. A. (2025). The routledge handbook of Islamic 

economics and finance. Taylor and Francis. https://doi.org/10.4324/9781003168508 

Pananjung, A. G., Ala, A. I., & Rafiki, A. (2023). Islamic entrepreneurship application and its 
strategies: A case study of Bangladesh (pp. 257–265). IGI Global. https://doi.org/10.4018/978-

1-6684-7519-5.ch016 

Rafiki, A., & Sarea, A. (2024). Innovative ventures and strategies in Islamic business. IGI Global. 

https://doi.org/10.4018/979-8-3693-3980-0 

Ralahallo, B. A. B., & Muhrim, M. R. (2024). Dampak Strategi Pemasaran Digital Terhadap 

Pertumbuhan Bisnis E-Commerce Di Indonesia. HIPOTESA- Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial, 18(1), 

71–83. 

Razzaq, A., Hutagalung, K. A., & Anshari, M. (2023). Modelling Islamic Business and Online 

Communication Ethics: A Literature Analysis. 1–4. 

https://doi.org/10.1109/SIBF60067.2023.10379995 

Suhma, W. K., Fadah, I., & Paramu, H. (2025). New paradigm of Islamic corporate and financial 

literacy in Indonesia: Bibliometric analysis. Multidisciplinary Science Journal, 7(10). 

https://doi.org/10.31893/multiscience.2025486 

Yasmeen, K. (2023). Islamic Social Entrepreneurship: Empowering Communities for Sustainable 

Development. Islamic Quarterly, 67(4), 471–518. 

https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

105001718541&partnerID=40&md5=3c2bbe06fbd5d065f9934f496321c990 

Zreik, M. (2023). Harnessing Islamic entrepreneurship for the belt and road initiative: Opportunities, 

challenges, and future directions (pp. 119–135). IGI Global. https://doi.org/10.4018/978-1-

6684-7519-5.ch008 



Al-Aidaros, A., Shamsudin, F. M., & Idris, K. M. (2015). Ethics and ethical theories from an Islamic 
perspective. International Journal of Islamic Thought, 8(1), 1–13. 

https://doi.org/10.24035/ijit.08.2015.001 

Alghazzawi, O., & Faisal, F. (2023). Islamic entrepreneurship and sustainable development: A 

maqasid al-shariah approach. Journal of Islamic Marketing, 14(7), 1421–1440. 

https://doi.org/10.1108/JIMA-07-2022-0221 

Audretsch, D. B., Cunningham, J. A., Kuratko, D. F., Lehmann, E. E., & Menter, M. (2019). 

Entrepreneurial ecosystems: Economic, technological, and societal impacts. The Journal of 

Technology Transfer, 44(2), 313–325. https://doi.org/10.1007/s10961-018-9690-4 

Beck, T., Demirgüç-Kunt, A., & Levine, R. (2005). SMEs, growth, and poverty: Cross-country 

evidence. Journal of Economic Growth, 10(3), 199–229. https://doi.org/10.1007/s10887-005-

3533-5 

Carroll, A. B. (1991). The pyramid of corporate social responsibility: Toward the moral management 

of organizational stakeholders. Business Horizons, 34(4), 39–48. https://doi.org/10.1016/0007-

6813(91)90005-G 

Chapra, M. U. (2011). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-shariah. Islamic 

Research and Training Institute, Islamic Development Bank. 

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-shariah, maslahah, and corporate social 
responsibility. The American Journal of Islamic Social Sciences, 24(1), 25–45. 

https://doi.org/10.35632/ajiss.v24i1.433 

Gupta, S. (2025). Corporate social responsibility and sustainable development goals for a developed 
India @2047. Journal of Sustainable Business, 10(15), 1–15. https://doi.org/10.1186/s40991-

025-00118-1 

Isenberg, D. J. (2011). The entrepreneurship ecosystem strategy as a new paradigm for economic 

policy: Principles for cultivating entrepreneurship. Institute of International and European 

Affairs, 1–13. 

Jaakkola, E. (2020). Designing conceptual articles: Four approaches. AMS Review, 10(1–2), 18–26. 

https://doi.org/10.1007/s13162-020-00161-0 

Kamali, M. H. (2018). Maqasid al-Shariah made simple. International Institute of Advanced Islamic 

Studies (IAIS) Malaysia. 

Khan, M. S., & Khan, M. A. (2021). The role of Islamic ethics in entrepreneurial success: An 

empirical investigation. Journal of Islamic Business and Management, 11(1), 42–58. 

https://doi.org/10.26501/jibm/2021.1101-004 

Mason, C., & Brown, R. (2014). Entrepreneurial ecosystems and growth oriented entrepreneurship. 

OECD LEED Programme Papers, 1–38. https://doi.org/10.1787/5jsfjm7xtr8r-en 

Murthy, V., & Shastri, R. (2019). Islamic business ethics and organizational performance: Evidence 

from emerging markets. Journal of Business Ethics, 160(4), 1015–1030. 

https://doi.org/10.1007/s10551-018-3868-7 

Naqvi, S. N. H. (2016). Islam, economics, and society. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781315256144 

Narayan, R., & Sharma, A. (2022). Integrating Islamic finance and entrepreneurship: Toward an 

inclusive economic model. International Journal of Ethics and Systems, 38(4), 621–640. 

https://doi.org/10.1108/IJOES-04-2022-0083 

Porter, M. E., & Kramer, M. R. (2011). Creating shared value. Harvard Business Review, 89(1–2), 

62–77. 

https://doi.org/10.24035/ijit.08.2015.001
https://doi.org/10.1108/JIMA-07-2022-0221
https://doi.org/10.1007/s10961-018-9690-4
https://doi.org/10.1007/s10887-005-3533-5
https://doi.org/10.1007/s10887-005-3533-5
https://doi.org/10.1016/0007-6813(91)90005-G
https://doi.org/10.1016/0007-6813(91)90005-G
https://doi.org/10.35632/ajiss.v24i1.433
https://doi.org/10.1186/s40991-025-00118-1
https://doi.org/10.1186/s40991-025-00118-1
https://doi.org/10.1007/s13162-020-00161-0
https://doi.org/10.26501/jibm/2021.1101-004
https://doi.org/10.1787/5jsfjm7xtr8r-en
https://doi.org/10.1007/s10551-018-3868-7
https://doi.org/10.4324/9781315256144
https://doi.org/10.1108/IJOES-04-2022-0083


Sofiyah, S., Rahman, A., & Setiawan, B. (2024). The impact of Islamic business ethics on employee 
well-being and organizational commitment in SMEs. Journal of Islamic Accounting and 

Business Research, 15(3), 512–530. https://doi.org/10.1108/JIABR-02-2023-0042 

Whetten, D. A. (1989). What constitutes a theoretical contribution? Academy of Management Review, 

14(4), 490–495. https://doi.org/10.5465/amr.1989.4308371 

Yusoff, W. F. W., & Darus, F. (2019). Sustainable entrepreneurship through Islamic microfinance 

institutions: A conceptual framework. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 10(2), 

187–204. https://doi.org/10.1108/JIABR-08-2016-0087 

 

https://doi.org/10.1108/JIABR-02-2023-0042
https://doi.org/10.5465/amr.1989.4308371
https://doi.org/10.1108/JIABR-08-2016-0087

