Islamic Entrepreneurial Ecosystem:
Model Integratif antara Etika Syariah, Kewirausahaan,
dan Keberlanjutan Sosial

Peni Indrawati
Sekolah Tinggi llmu Ekonomi Syariah Riyadlul Jannah
Email: peniindrawati72@gmail.com

Abstract

This study highlights the Islamic Entrepreneurial Ecosystem (IEE) as a new paradigm in
Islamic entrepreneurship development that integrates spiritual values, economic innovation,
and social responsibility within a systemic framework. Through a conceptual approach, the
research proposes an integrative model grounded in sharia ethics as the moral foundation,
innovative entrepreneurship as the driving mechanism, and social sustainability as the
ultimate orientation. The IEE model emphasizes that Islamic economics goes beyond growth
and efficiency, aiming instead at falah—a holistic well-being encompassing both material
and spiritual dimensions. Core ethical principles such as honesty (sidq), justice (‘adl),
trustworthiness (amanah), and social benefit (maslahah) guide economic activities in
alignment with the objectives of magashid al-shariah.

Furthermore, the entrepreneurial dimension promotes value-driven innovation, positioning
Muslim entrepreneurs as agents of social transformation who contribute to sustainable
development. The model also underlines the collaborative role of ecosystem actors—
government, Islamic financial institutions, academia, entrepreneurs, and society—in building
an inclusive, just, and resilient economic system. Theoretically, IEE expands conventional
entrepreneurial ecosystem frameworks by embedding moral and spiritual dimensions;
practically, it serves as a guideline for public policy formulation and sharia-compliant
business strategies that are both equitable and sustainable. Therefore, IEE offers a blueprint
for modern Islamic economic development that is rooted in spiritual values, adaptive to
innovation, and oriented toward the collective welfare (maslahah) of humankind.

Keywords: Islamic Entrepreneurial Ecosystem, sharia ethics, value-driven innovation, social
sustainability, Islamic economics.
Pembahasan

Konsep Islamic Entrepreneurial Ecosystem (IEE) merupakan respon terhadap
kebutuhan akan sistem kewirausahaan yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan
ekonomi, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai etika syariah dan tujuan keberlanjutan
sosial. Dalam konteks global yang sarat kompetisi, wirausaha Muslim dihadapkan pada
tantangan untuk tetap kompetitif tanpa meninggalkan prinsip moral dan tanggung jawab
sosial. Oleh karena itu, model integratif antara etika syariah, kewirausahaan, dan
keberlanjutan sosial menjadi paradigma baru yang menegaskan bahwa pertumbuhan ekonomi

yang sejati adalah yang berdampak maslahat bagi umat dan lingkungan.


mailto:peniindrawati72@gmail.com

Sinergi antara etika syariah dan kewirausahaan

Etika syariah merupakan jantung dari sistem ekonomi Islam. Nilai-nilai seperti
kejujuran (sidq), keadilan (‘adl), amanah, dan keseimbangan (mizan) bukan hanya norma
moral, tetapi juga pilar yang membentuk perilaku ekonomi yang bertanggung jawab. Dalam
konteks kewirausahaan, nilai-nilai tersebut berfungsi sebagai mekanisme pengendali (moral
compass) yang mencegah praktik bisnis yang eksploitatif atau spekulatif. Dalam Islamic
Entrepreneurial Ecosystem, etika syariah berperan sebagai governance framework yang
menuntun pengambilan keputusan bisnis agar sejalan dengan magashid syariah — menjaga
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan demikian, inovasi dan profit tidak lagi
dipandang sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai sarana untuk menciptakan kesejahteraan
sosial dan lingkungan.(Ashraf, 2023) Model ini sekaligus menantang paradigma kapitalisme
liberal yang menempatkan laba sebagai ukuran utama keberhasilan. Islam menawarkan
konsep falah (keberhasilan holistik) yang menyeimbangkan keuntungan duniawi dan
ukhrawi. Dalam praktiknya, wirausahawan Muslim dapat memaknai keberhasilan bukan
hanya dari sisi pertumbuhan aset, tetapi juga dari kontribusi terhadap masyarakat — seperti
penciptaan lapangan kerja, peningkatan kesejahteraan komunitas, dan pelestarian lingkungan.
Kewirausahansebangai wujud ibadah dan transformasi sosial

Kewirausahaan dalam Islam bukan sekadar aktivitas ekonomi, tetapi juga bentuk
ibadah (‘ibadah ghairu mahdhah) yang memiliki dimensi spiritual. Rasulullah SAW
mencontohkan bahwa aktivitas dagang dan produksi adalah bagian dari amal saleh apabila
dijalankan dengan jujur dan adil. Dalam konteks ini, wirausahawan Muslim diposisikan
sebagai khalifah fil ardh — agen perubahan yang bertanggung jawab menciptakan nilai dan
keadilan sosial. Penelitian-penelitian terbaru (misalnya oleh Khan & Khan, 2021; Sofiyah et
al., 2024) menunjukkan bahwa wirausahawan Muslim yang mengintegrasikan nilai-nilai
spiritual ke dalam strategi bisnis cenderung memiliki tingkat loyalitas pelanggan, reputasi
merek, dan kesejahteraan karyawan yang lebih tinggi. Ini menunjukkan bahwa spiritual
capital merupakan aset penting dalam ekosistem kewirausahaan Islam. Dalam konteks
praktis, IEE mendorong terciptanya value-based entrepreneurship — di mana inovasi
diarahkan untuk menyelesaikan problem sosial seperti kemiskinan, ketimpangan, dan
pengangguran. Misalnya, pengembangan halal startup ecosystem di Indonesia
memperlihatkan bagaimana prinsip syariah dapat mendorong inovasi di bidang fintech,
agribisnis, dan ekonomi kreatif.nDengan demikian, kewirausahaan Islam tidak hanya

menciptakan nilai ekonomi, tetapi juga mengemban fungsi social transformation yang



mampu membangun kemandirian umat dan memperkuat struktur ekonomi berbasis
komunitas.

Salah satu keunikan Islamic Entrepreneurial Ecosystem dibandingkan model
konvensional adalah penempatannya terhadap keberlanjutan sosial sebagai orientasi sistem.
Keberlanjutan tidak hanya mencakup kelestarian lingkungan, tetapi juga keadilan distributif
dan kesejahteraan sosial. Nilai-nilai ta‘awun (kerjasama), ithsan (keunggulan moral), dan
wasathiyah (keseimbangan) menjadi dasar untuk membangun model bisnis yang inklusif dan
ramah lingkungan(Khan et al., 2023). Pendekatan ini relevan dengan konsep magashid al-
shariah yang menekankan perlindungan atas lima kebutuhan pokok manusia. Dengan
mengaitkan prinsip magashid ke dalam praktik bisnis, wirausahawan Muslim tidak hanya
berkontribusi pada SDGs (Sustainable Development Goals), tetapi juga memperkaya
pendekatan keberlanjutan dengan dimensi spiritual dan moral. Sebagai contoh, penerapan
akad musharakah dan mudharabah dalam pembiayaan usaha kecil menengah mencerminkan
semangat keadilan distributif dan tanggung jawab sosial. Sistem bagi hasil yang diterapkan
tidak hanya mendorong efisiensi ekonomi, tetapi juga mengurangi ketimpangan struktural
antara pemodal dan pelaku usaha. Selain itu, lembaga sosial Islam seperti zakat, infak,
sedekah, dan wakaf (ZISWAF) dapat berfungsi sebagai mekanisme sosial yang memperkuat
ekosistem kewirausahaan. Dana sosial tersebut dapat diintegrasikan untuk pembiayaan micro-
enterprise dan pelatihan keterampilan masyarakat, menciptakan efek pengganda (multiplier
effect) terhadap ekonomi lokal.

Untuk memastikan keberlanjutan Islamic Entrepreneurial Ecosystem, peran lembaga
dan kebijakan publik menjadi krusial. Pemerintah, lembaga keuangan syariah, dan institusi
pendidikan Islam perlu bersinergi dalam menciptakan iklim usaha yang kondusif. Pertama,
regulasi dan kebijakan ekonomi harus mengakomodasi prinsip keuangan syariah,
memberikan insentif bagi pelaku usaha yang menjalankan praktik bisnis beretika. Kedua,
lembaga keuangan syariah harus memperluas perannya dari sekadar penyedia dana menjadi
development partner bagi UMKM berbasis nilai Islam. Ketiga, institusi pendidikan baik
universitas maupun pesantren perlu mengembangkan kurikulum Islamic entrepreneurship
education yang menanamkan nilai spiritual, keterampilan manajerial, dan semangat inovasi.
Selain itu, diperlukan Islamic innovation hubs yang menjadi tempat kolaborasi antara pelaku
usaha, akademisi, dan lembaga fatwa untuk mengembangkan model bisnis halal dan
berkelanjutan. Konsep ini selaras dengan pendekatan quadruple helix yang melibatkan sektor

publik, swasta, akademik, dan komunitas dalam inovasi ekonomi.



Konsep IEE menawarkan paradigma yang komprehensif, terdapat beberapa tantangan
implementatif. Pertama, masih rendahnya literasi kewirausahaan Islam di kalangan pelaku
UMKM menyebabkan kesulitan dalam mengintegrasikan prinsip syariah secara konsisten.
Kedua, masih terbatasnya instrumen pembiayaan syariah mikro yang mudah diakses. Ketiga,
belum terbangunnya sistem indikator untuk mengukur Islamic social impact performance
secara terstandar. Oleh karena itu, penelitian ke depan perlu mengembangkan model
kuantitatif yang mengukur hubungan antara kepatuhan syariah, inovasi kewirausahaan, dan
kinerja sosial. Pendekatan Structural Equation Modeling (SEM) atau Partial Least Square
(PLS) dapat digunakan untuk menguji pengaruh langsung dan tidak langsung antara variabel-
variabel tersebut. Secara teoretis, penelitian ini membuka ruang untuk memperluas teori
entrepreneurial ecosystem dengan menambahkan dimensi moral dan spiritual. Kontribusi ini

dapat memperkaya literatur global dengan model yang lebih humanistik dan berkeadilan.

Tinjauan Pustaka
Konsep kewirausahan dalam islam

Istilah entrepreneurial ecosystem pertama kali diperkenalkan oleh Isenberg (2011)
untuk menggambarkan lingkungan yang terdiri atas aktor, institusi, dan kebijakan yang saling
berinteraksi guna mendukung kegiatan kewirausahaan. Menurutnya, sebuah ekosistem
kewirausahaan yang sehat mencakup enam domain utama: kebijakan pemerintah, keuangan,
budaya, dukungan institusional, sumber daya manusia, dan pasar. Pendekatan ini kemudian
berkembang menjadi teori multidimensi yang menekankan pentingnya kolaborasi antaraktor
dalam menciptakan inovasi dan pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan (Mason & Brown,
2014).

Dalam konteks negara berkembang, seperti Indonesia, konsep ekosistem
kewirausahaan mengalami adaptasi karena adanya peran komunitas sosial, lembaga
keagamaan, dan nilai budaya lokal yang kuat. Kewirausahaan tidak hanya dipahami sebagai
aktivitas ekonomi individual, tetapi juga sebagai instrumen sosial untuk mengatasi
pengangguran, kemiskinan, dan kesenjangan ekonomi (Audretsch et al., 2019). Oleh karena
itu, muncul kebutuhan untuk mengembangkan model ekosistem yang menekankan nilai
moral dan sosial — salah satunya melalui pendekatan Islam.

Kewirausahan dalam prespektif Islam

Kewirausahaan dalam Islam (Islamic entrepreneurship) berakar pada prinsip bahwa

aktivitas ekonomi merupakan bagian dari ibadah ( ‘ibadah ghairu mahdhah) yang bertujuan

mencapai falah (keberhasilan dunia dan akhirat). Menurut Nagvi (2016), sistem ekonomi



Islam dibangun atas landasan moral dan spiritual yang menuntun setiap individu untuk
bertindak secara etis, adil, dan bertanggung jawab terhadap masyarakat. Rasulullah SAW
sendiri merupakan teladan utama dalam etika berdagang, di mana kejujuran, amanah, dan
keadilan menjadi prinsip utama dalam berbisnis.

Beberapa penelitian empiris mendukung bahwa penerapan nilai-nilai Islam dalam
kewirausahaan dapat meningkatkan keberlanjutan usaha. Misalnya, Khan dan Khan (2021)
menemukan bahwa integrasi nilai-nilai spiritual seperti amanah dan kejujuran dalam strategi
bisnis berkontribusi signifikan terhadap loyalitas pelanggan dan kepercayaan mitra bisnis.
Demikian pula, penelitian Sofiyah et al. (2024) di Asia Tenggara menunjukkan bahwa
Islamic-oriented SMEs memiliki tingkat kepuasan karyawan dan citra perusahaan yang lebih
tinggi dibandingkan dengan perusahaan konvensional.

Dengan demikian, kewirausahaan dalam Islam tidak hanya berorientasi pada profit
(profit-oriented), tetapi juga pada maslahah-oriented entrepreneurship, yaitu penciptaan nilai
sosial dan spiritual yang memberikan manfaat bagi masyarakat luas.

Etika Syariah Sebangai Fondasi SistemEkonomi Islam

Etika syariah (Islamic ethics) merupakan sistem nilai yang mengatur perilaku

ekonomi umat Islam agar sesuai dengan prinsip-prinsip keadilan, keseimbangan, dan
tanggung jawab sosial. Al-Qur’an melarang segala bentuk praktik yang menimbulkan
ketidakadilan seperti riba, gharar, dan maysir, karena dapat merusak tatanan sosial-ekonomi
dan menimbulkan kesenjangan (Chapra, 2011).
Carroll (1991) melalui model “CSR Pyramid” menjelaskan bahwa tanggung jawab
perusahaan mencakup empat dimensi: ekonomi, hukum, etika, dan filantropi. Dalam konteks
Islam, empat dimensi ini sejalan dengan prinsip maqashid al-shariah yang bertujuan
melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Dusuki & Abdullah, 2007). Oleh karena
itu, etika syariah dapat dianggap sebagai perluasan dari teori etika bisnis modern yang tidak
hanya berorientasi pada tanggung jawab korporasi, tetapi juga tanggung jawab spiritual.

Penelitian Murthy dan Shastri (2019) menunjukkan bahwa perusahaan yang
menerapkan Sharia-compliant business ethics memiliki tingkat kepercayaan masyarakat yang
lebih tinggi, yang pada gilirannya meningkatkan kinerja keuangan jangka panjang. Dalam
perspektif ini, etika syariah bukan sekadar aturan moral, melainkan mekanisme pengendali
(moral governance) yang memastikan bahwa setiap aktivitas ekonomi menghasilkan manfaat

sosial yang adil dan berkelanjutan(Zreik, 2023)



Keberlanjutan Sosial Dan KonsepMagashid Syariah

Konsep keberlanjutan (sustainability) dalam Islam berakar pada prinsip istigamah
(konsistensi), adl (keadilan), dan khilafah (tanggung jawab manusia sebagai penjaga bumi).
Islam menolak eksploitasi sumber daya tanpa batas dan mendorong pengelolaan yang adil
serta berorientasi pada generasi mendatang. Pendekatan ini sejalan dengan konsep
Sustainable Development Goals (SDGs) yang menekankan keseimbangan antara
pertumbuhan ekonomi, keadilan sosial, dan pelestarian lingkungan.(Firdaus & Ahmad, 2023)
Menurut Kamali (2018), magashid al-shariah merupakan fondasi filosofis yang dapat
dijadikan kerangka dalam pembangunan berkelanjutan. Setiap kebijakan ekonomi harus
memastikan perlindungan terhadap lima tujuan utama syariah. Dengan mengaitkan magashid
pada praktik kewirausahaan, wirausahawan Muslim tidak hanya menciptakan nilai ekonomi
tetapi juga memastikan bahwa aktivitas bisnisnya tidak merusak tatanan sosial atau
lingkungan.

Penelitian terbaru oleh Gupta (2025) menegaskan bahwa integrasi antara tanggung
jawab sosial perusahaan (Corporate Social Responsibility/CSR) dan SDGs dalam kerangka
syariah dapat mempercepat pembangunan berkelanjutan di negara berkembang. la
menemukan bahwa usaha mikro, kecil, dan menengah (UMKM) yang menjalankan prinsip
tanggung jawab sosial berbasis nilai Islam memiliki dampak nyata dalam pemberdayaan
ekonomi masyarakat.

Dengan demikian, keberlanjutan sosial dalam Islam menempati posisi strategis dalam
mewujudkan kesejahteraan kolektif (masiahah ‘ammah) dan menghindari ketimpangan
struktural dalam masyarakat.

Model Integratif Islamic Entrepreneurial Ecosystem(IEE)

Beberapa studi terbaru berupaya membangun model integratif yang menggabungkan
nilai-nilai syariah dengan dinamika kewirausahaan modern. Al-Aidaros et al. (2015)
mengemukakan bahwa keberhasilan kewirausahaan Islam bergantung pada keseimbangan
antara dimensi spiritual, sosial, dan material. Dalam hal ini, Islamic Entrepreneurial
Ecosystem (IEE) berperan sebagai platform yang menghubungkan individu, lembaga
keuangan, pemerintah, dan komunitas dalam satu sistem yang saling mendukung. IEE
menempatkan spiritual capital sebagai faktor utama dalam menciptakan inovasi yang
beretika. Pelaku usaha di dalam ekosistem ini tidak hanya berorientasi pada keuntungan,
tetapi juga pada pencapaian barakah (keberkahan)(Cahyanti et al., 2024). Sejalan dengan itu,
model ini menekankan peran penting lembaga zakat, waqf, dan koperasi syariah dalam

membangun keberlanjutan ekonomi berbasis komunitas.



Menurut penelitian oleh Narayan dan Sharma (2022), integrasi antara kebijakan publik,
lembaga keuangan syariah, dan pendidikan kewirausahaan Islam dapat menciptakan inclusive
Islamic economic ecosystem yang memperkuat daya saing UMKM berbasis syariah.(lgbal et
al., 2024) Dengan dukungan pembiayaan mikro, edukasi spiritual, dan inovasi digital,
wirausahawan Muslim dapat memainkan peran strategis dalam memperkuat ketahanan
ekonomi umat.
Model IEE juga sejalan dengan konsep Creating Shared Value (CSV) oleh Porter dan Kramer
(2011), namun memiliki keunggulan karena didasarkan pada nilai tawhidic paradigm —
kesatuan antara aspek spiritual dan material. Dengan demikian, IEE dapat dipandang sebagai
evolusi dari model kewirausahaan modern menuju paradigma ekonomi yang berkeadilan,
berkelanjutan, dan bernilai spiritual.
Kesenjangan Penelitian dan kontribusi Teoritis
Meskipun telah banyak penelitian tentang etika bisnis Islam, studi yang secara eksplisit
menghubungkan antara entrepreneurial ecosystem, Islamic ethics, dan social sustainability
masih terbatas. Sebagian besar literatur hanya membahas aspek kewirausahaan atau keuangan
syariah secara parsial tanpa mengkaji integrasi sistemik antarunsur tersebut.
Oleh Kkarena itu, penelitian tentang Islamic Entrepreneurial Ecosystem menawarkan
kontribusi teoretis penting dalam memperluas cakupan teori ekosistem kewirausahaan dengan
dimensi moral dan spiritual. Model ini dapat menjadi kerangka alternatif bagi negara-negara
Muslim dalam membangun ekonomi inklusif yang berbasis nilai, serta menjadi rujukan bagi
literatur global dalam mengembangkan pendekatan ethical and sustainable entrepreneurship
(Mohi-Ud-Din Qadri et al., 2025).
Dengan menggabungkan dimensi magashid shariah, inovasi bisnis, dan keberlanjutan sosial,
konsep ini tidak hanya memperkaya teori ekonomi Islam, tetapi juga memberikan arah baru
bagi implementasi kebijakan publik dan strategi kewirausahaan yang bertanggung jawab.
Metodelogi Konseptual

Penelitian ini menggunakan pendekatan konseptual (conceptual research approach)
yang bertujuan mengembangkan kerangka teoritis baru mengenai Islamic Entrepreneurial
Ecosystem (IEE) sebagai model integratif antara etika syariah, kewirausahaan, dan
keberlanjutan sosial. Pendekatan konseptual dipilih karena fokus utama kajian ini bukan pada
pengujian empiris, melainkan pada pengembangan model teoretis yang bersifat analitis dan
sintesis dari berbagai literatur terdahulu. Menurut Jaakkola (2020), riset konseptual
merupakan metode ilmiah yang menggabungkan teori, konsep, dan hasil penelitian

sebelumnya untuk membangun theoretical contribution baru dalam bidang tertentu. Dalam



konteks penelitian ini, pendekatan tersebut digunakan untuk merumuskan suatu model
ekosistem kewirausahaan Islam yang komprehensif, sistematis, dan berlandaskan prinsip
magashid al-shariah.

Jenis penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif-konseptual dengan
strategi analisis deskriptif dan sintesis teoritis. Pendekatan ini berfokus pada eksplorasi
gagasan dan pengintegrasian konsep-konsep kunci dari berbagai sumber akademik
bereputasi, seperti jurnal Q1-Q2 (Scopus indexed), buku-buku teks ekonomi Islam, dan
dokumen kebijakan internasional terkait Islamic entrepreneurship dan sustainable
development. Analisis dilakukan secara sistematis melalui tiga tahap utama:

1. Eksplorasi Literatur Teoritis: mengidentifikasi konsep-konsep utama terkait etika
syariah, kewirausahaan, dan keberlanjutan sosial;

2. Analisis Sintesis (Thematic Integration): mengkaji keterkaitan antar-konsep untuk
menemukan kesamaan nilai, prinsip, dan mekanisme yang dapat diintegrasikan;

3. Formulasi Model Konseptual: mengembangkan kerangka ekosistem yang
menjelaskan interaksi antaraktor, nilai, dan faktor lingkungan dalam membentuk
Islamic Entrepreneurial Ecosystem.

Teknik analisis Konseptual
Analisis dilakukan dengan metode content analysis dan conceptual synthesis.
Langkah-langkah utamanya meliputi:

1. Identifikasi konsep inti
Peneliti menelusuri konsep-konsep utama yang menjadi komponen dalam Islamic
Entrepreneurial Ecosystem:

o Etika syariah (Islamic business ethics);
o Kewirausahaan Islam (Islamic entrepreneurship);
o Keberlanjutan sosial (social sustainability).

2. Kategorisasi dan integrasi konsep
Setiap konsep dikaji dalam kaitannya dengan teori yang sudah ada, seperti teori
entrepreneurial ecosystem (Isenberg, 2011; Mason & Brown, 2014) dan teori
magashid al-shariah (Kamali, 2018). Tujuannya adalah menemukan titik temu antara
dimensi spiritual, sosial, dan ekonomi dalam konteks kewirausahaan.

3. Formulasi hubungan antarvariabel konseptual
Setelah dilakukan integrasi, hubungan antarunsur diekspresikan dalam bentuk

conceptual model yang menggambarkan bagaimana etika syariah menjadi landasan



moral, kewirausahaan menjadi instrumen produktif, dan keberlanjutan sosial menjadi
tujuan akhir
4. Tahap akhir adalah memastikan bahwa model yang dikembangkan konsisten dengan
literatur terdahulu serta memiliki novelty value sebagai kontribusi baru dalam teori
kewirausahaan Islam.
Dengan demikian, Islamic Entrepreneurial Ecosystem tidak hanya diposisikan sebagai
konstruksi teoritis, tetapi juga sebagai model konseptual yang dapat menjadi landasan

pengembangan kebijakan publik dan strategi bisnis syariah berkelanjutan di masa depan.

Islamic Entreprencurial Ecosystem (IEE)

Hasil dan Pembahasan

Hasil: Model Konseptual Islamic Entrepreneurial Ecosystem (IEE)

Hasil utama dari penelitian konseptual ini adalah perumusan Model Integratif Ekosistem
Kewirausahaan Islam (Islamic Entrepreneurial Ecosystem/IEE) yang menggabungkan
tiga dimensi utama Etika Syariah, Kewirausahaan Inovatif, dan Keberlanjutan Sosial —
dalam satu sistem ekosistem yang saling berinteraksi secara sinergis.

Model ini menunjukkan bahwa pembangunan ekonomi berbasis Islam tidak hanya bertujuan
mencapai efisiensi ekonomi, tetapi juga menegakkan nilai moral, keadilan sosial, dan
keberlanjutan umat. Dengan demikian, keberhasilan dalam konteks Islam bukan hanya diukur
oleh financial performance, tetapi juga oleh sejauh mana kegiatan bisnis berkontribusi pada
maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum).

a. Etika Syariah sebagai Fondasi Moral

Dimensi etika syariah berfungsi sebagai landasan normatif dan pengarah moral bagi
seluruh aktivitas kewirausahaan. Nilai-nilai dasar yang membentuk fondasi ini antara lain
‘adl (keadilan), amanah (tanggung jawab), sidg (kejujuran), ihsan (keunggulan moral), dan

maslahah (kemanfaatan).



Etika ini menuntun pelaku usaha Muslim untuk menjadikan kegiatan ekonomi sebagai sarana
ibadah dan pengabdian kepada masyarakat. Dalam praktiknya, etika syariah mencegah
munculnya perilaku ekonomi yang eksploitatif seperti riba, gharar, dan maysir, serta
menegakkan keadilan distributif dalam hubungan antaraktor ekonomi(Firdaus & Ahmad,
2023).

Etika syariah juga memberikan kerangka bagi pembentukan Islamic business governance,
yaitu tata kelola bisnis yang mengedepankan transparansi, tanggung jawab, dan
keberlanjutan. Dengan demikian, etika syariah menjadi fondasi spiritual yang menjaga agar
aktivitas ekonomi tetap berada dalam koridor magashid al-shariah.

b. Kewirausahaan Inovatif sebagai Mekanisme Transformasi

Dimensi kedua adalah kewirausahaan inovatif, yang berfungsi sebagai mekanisme dinamis
untuk mentransformasikan nilai syariah ke dalam praktik bisnis yang produktif(Ariyani et al.,
2025). Dalam model IEE, wirausahawan Muslim diposisikan sebagai agent of change yang
tidak hanya menciptakan nilai ekonomi, tetapi juga nilai sosial dan spiritual.

Inovasi dalam konteks Islam tidak sekadar berorientasi pada produk atau teknologi, tetapi
juga mencakup inovasi sosial dan institusional. Misalnya, pengembangan model pembiayaan
berbasis gard hasan, musharakah, atau wakaf produktif adalah bentuk inovasi yang mampu
memperkuat inklusi keuangan sekaligus menghindari praktik bunga yang dilarang(Pananjung
et al., 2023).

Selain itu, integrasi teknologi digital dalam sistem halal value chain — seperti halal fintech,
Islamic crowdfunding, dan sharia-compliant e-commerce — menunjukkan bagaimana prinsip
syariah dapat beradaptasi dengan era industri 4.0. Inovasi ini memperluas akses pasar,
memperkuat efisiensi rantai pasok, dan mendukung ekonomi halal global.

Dengan demikian, dimensi kewirausahaan dalam model IEE bukan hanya sebagai alat
penciptaan profit, tetapi juga instrumen pemberdayaan dan keadilan sosial.

c. Keberlanjutan Sosial sebagai Tujuan Utama

Dimensi ketiga, keberlanjutan sosial, menjadi orientasi utama dan indikator keberhasilan
ekosistem kewirausahaan Islam. Dalam model IEE, keberlanjutan tidak hanya berfokus pada
kelestarian lingkungan, tetapi juga pada keadilan sosial, inklusi ekonomi, dan kesejahteraan
umat.

Konsep ini bersumber dari magashid al-shariah, yang menekankan perlindungan atas lima
aspek fundamental manusia: agama (din), jiwa (nafs), akal (‘agl), keturunan (nasl), dan harta
(mal). Semua aktivitas kewirausahaan yang berlandaskan magashid akan berorientasi pada

kemaslahatan dan menghindari kerusakan (mafsadah).



Penerapan prinsip keberlanjutan sosial dapat diwujudkan melalui program tanggung jawab
sosial Islam (Islamic CSR), pemberdayaan masyarakat melalui zakat dan waqf produktif,
serta pelibatan komunitas lokal dalam rantai nilai bisnis(Ralahallo & Muhrim, 2024). Contoh
nyata adalah munculnya halal social enterprises di Indonesia dan Malaysia yang tidak hanya
mengejar keuntungan, tetapi juga menyediakan manfaat sosial bagi masyarakat sekitar.
d. Peran Aktor dalam Ekosistem
Model IEE mengidentifikasi beberapa aktor utama yang berperan dalam keberhasilan sistem
ini:
1. Wirausahawan Muslim, sebagai pelaku utama yang menginternalisasi nilai-nilai
Islam dalam praktik bisnis.
2. Lembaga Keuangan Syariah, sebagai fasilitator pembiayaan dan inovasi keuangan
berbasis nilai syariah.
3. Pemerintah, sebagai regulator dan katalisator kebijakan ekonomi syariah.
4. Akademisi, sebagai penyedia pengetahuan dan riset untuk penguatan teori serta
praktik kewirausahaan Islam.
5. Komunitas Sosial dan Lembaga Keagamaan, sebagai pengontrol sosial dan sumber
modal sosial (trust capital).
Interaksi antaraktor ini membentuk sistem kolaboratif yang memastikan keberlangsungan
ekosistem kewirausahaan Islam secara berkelanjutan.
e. Dampak Ekonomi dan Sosial
Hasil akhir dari model IEE diharapkan menciptakan shared value dalam bentuk:
e Pertumbuhan ekonomi inklusif berbasis nilai;
e Inovasi halal yang berdaya saing global,
o Kesejahteraan umat melalui distribusi kekayaan yang adil;
o Kelestarian lingkungan dan harmoni sosial.
Dengan demikian, model IEE mampu menjadi paradigma ekonomi alternatif yang
menyeimbangkan antara aspek spiritual, sosial, dan ekonomi.
2. Pembahasan
Hasil konseptual model IEE menunjukkan bahwa integrasi antara etika syariah,
kewirausahaan, dan keberlanjutan sosial menghasilkan sistem ekonomi yang unik
menggabungkan rasionalitas ekonomi dan moralitas spiritual dalam satu kesatuan yang
koheren. Pembahasan berikut menguraikan makna, implikasi, dan relevansi model ini
terhadap teori dan praktik ekonomi kontemporer.

a. Sinergi Nilai dan Fungsi dalam Ekosistem Islam



Keunikan model IEE terletak pada keseimbangannya antara nilai (value) dan fungsi
(function). Etika syariah memberikan arah moral, kewirausahaan menyediakan mekanisme
implementasi, dan keberlanjutan sosial menjadi tolok ukur keberhasilan. Kombinasi ini
membentuk ekosistem yang tidak hanya adaptif terhadap pasar, tetapi juga resilien secara
moral.

Dalam ekosistem konvensional, inovasi sering kali dikaitkan dengan penciptaan keuntungan
maksimum. Namun dalam IEE, inovasi dilihat sebagai Amanah tanggung jawab moral untuk
menciptakan solusi yang membawa manfaat bagi masyarakat. Dengan cara ini, Islam
menempatkan inovasi dalam kerangka etis yang mendorong kreativitas tanpa meninggalkan
prinsip moralitas.

b. Perbandingan dengan Model Ekosistem Konvensional

Secara konseptual, model IEE berbeda dari teori entrepreneurial ecosystem Isenberg (2011)
maupun innovation ecosystem Adner (2017). Dalam model konvensional, motivasi utama
adalah pertumbuhan dan daya saing pasar, sedangkan dimensi moral dan spiritual tidak
menjadi perhatian utama.

Sebaliknya, model IEE menempatkan nilai spiritual (tawhidic paradigm) sebagai fondasi
seluruh aktivitas ekonomi. Prinsip ini memastikan bahwa hubungan antara manusia, alam,
dan Tuhan berada dalam keseimbangan. Dengan demikian, IEE bukan hanya sistem ekonomi,
tetapi juga sistem nilai yang menegakkan integritas dan keberlanjutan.

Pendekatan ini relevan dengan upaya global menuju ekonomi etis dan berkelanjutan (ethical
and sustainable economy), di mana dimensi moral kini semakin dianggap penting dalam
dunia bisnis.

c. Implikasi Sosial dan Pembangunan

Secara sosial, penerapan model IEE dapat memperkuat financial inclusion dan mengurangi
kesenjangan ekonomi di negara-negara mayoritas Muslim. Melalui penguatan UMKM
berbasis syariah, ekonomi rakyat dapat tumbuh secara organik tanpa ketergantungan pada
sistem bunga dan spekulasi.(Razzaq et al., 2023)

Selain itu, penerapan Islamic social finance seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf produktif
menjadi sumber daya ekonomi yang mendukung pembiayaan berkelanjutan. Ketika lembaga
zakat dan wakaf terhubung dengan pelaku kewirausahaan, terbentuklah siklus ekonomi yang
saling memperkuat: zakat memberdayakan, wirausaha menciptakan nilai, dan hasilnya
kembali ke masyarakat.

Model IEE juga dapat menjadi instrumen strategis untuk mencapai Sustainable Development

Goals (SDGs), terutama pada tujuan pengentasan kemiskinan, pekerjaan layak, kesetaraan



ekonomi, dan inovasi berkelanjutan. Integrasi antara nilai Islam dan SDGs menciptakan
pendekatan pembangunan yang lebih humanistik dan berkeadilan.
d. Kontribusi terhadap Pengembangan Teori
Secara teoretis, model ini memperluas horizon studi kewirausahaan dengan menambahkan
dimensi moral dan spiritual ke dalam struktur ekosistem ekonomi. Selama ini, teori
entrepreneurial ecosystem lebih menekankan aspek struktural seperti kebijakan, pendanaan,
dan jaringan. Melalui pendekatan Islam, dimensi spiritual menjadi elemen intrinsik yang
membentuk perilaku kewirausahaan.
Model IEE juga berkontribusi pada penguatan teori ekonomi Islam dengan menjembatani
antara nilai normatif dan implementasi praktis. Dengan menggabungkan etika syariah dan
inovasi bisnis modern, IEE memberikan arah baru bagi pengembangan ekonomi Islam yang
kompetitif sekaligus berkeadilan.
e. Tantangan Implementasi
Meskipun potensinya besar, penerapan model IEE menghadapi sejumlah tantangan, antara
lain:

e Rendahnya literasi kewirausahaan syariah di kalangan pelaku UMKM;

¢ Minimnya dukungan pembiayaan mikro syariah yang inovatif;

o Fragmentasi kelembagaan antara regulator, akademisi, dan komunitas bisnis;

e Belum adanya indikator kinerja sosial-Islami yang terukur untuk menilai efektivitas

ekosistem.

Menghadapi tantangan tersebut, diperlukan strategi kolaboratif lintas sektor — melibatkan
pemerintah, lembaga keuangan syariah, dan lembaga pendidikan Islam — untuk memperkuat
kapasitas sumber daya manusia dan struktur pendukung ekosistem.
3. Sintesis Pembahasan
Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa Islamic Entrepreneurial
Ecosystem (IEE) adalah model ekonomi berbasis nilai yang mengintegrasikan spiritualitas
dan produktivitas. la tidak hanya memperluas teori ekosistem kewirausahaan, tetapi juga
menawarkan paradigma alternatif terhadap sistem kapitalistik yang cenderung materialistik.
IEE membuktikan bahwa prinsip Islam seperti adl, amanah, dan maslahah dapat
diterjemahkan ke dalam strategi ekonomi yang modern, inklusif, dan berkelanjutan(Razzaq et
al., 2023). Dengan dukungan kebijakan publik, riset akademik, dan inovasi sosial, model ini
berpotensi menjadi blueprint pengembangan ekonomi Islam masa depan — baik di tingkat

nasional maupun global.



Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahwa Islamic Entrepreneurial Ecosystem (IEE) merupakan
paradigma baru dalam pengembangan kewirausahaan yang memadukan nilai spiritual,
inovasi ekonomi, dan tanggung jawab sosial dalam satu kerangka sistemik. Melalui
pendekatan konseptual, penelitian ini menghasilkan model integratif yang berakar pada etika
syariah sebagai fondasi moral, kewirausahaan inovatif sebagai mekanisme penggerak, dan
keberlanjutan sosial sebagai orientasi akhir.

Model ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam tidak sekadar berfokus pada pertumbuhan dan
efisiensi, tetapi juga pada falah — kesejahteraan holistik yang mencakup dimensi material
dan spiritual. Etika syariah berperan penting sebagai panduan moral yang menuntun pelaku
usaha untuk menjaga kejujuran (sidq), keadilan (‘adl), tanggung jawab (amanah), dan
kemanfaatan (maslahah)(lsmail et al., 2023). Nilai-nilai ini memastikan bahwa setiap
aktivitas ekonomi sejalan dengan prinsip magashid al-shariah yang menekankan
perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Sementara itu, dimensi kewirausahaan dalam model IEE menegaskan pentingnya inovasi
yang berlandaskan nilai. Wirausahawan Muslim bukan hanya pencipta nilai ekonomi, tetapi
juga agen perubahan sosial (agent of social transformation) yang berkontribusi terhadap
pembangunan berkelanjutan. Inovasi yang digerakkan oleh nilai spiritual mendorong
munculnya model bisnis yang etis, inklusif, dan adaptif terhadap kemajuan
teknologi(Yasmeen, 2023). Contohnya adalah pengembangan halal fintech, Islamic
crowdfunding, dan wakaf produktif yang tidak hanya meningkatkan daya saing ekonomi,
tetapi juga memperkuat struktur sosial umat.

Orientasi akhir dari model ini adalah keberlanjutan sosial (social sustainability), yang
menjadikan kesejahteraan masyarakat dan pelestarian lingkungan sebagai ukuran
keberhasilan. Prinsip keberlanjutan dalam Islam tidak semata bersifat ekologis, melainkan
juga moral dan sosial. Dengan mengintegrasikan magqashid al-shariah dalam praktik bisnis,
pelaku ekonomi diarahkan untuk menciptakan kemaslahatan bagi umat dan menghindari
segala bentuk kerusakan (mafsadah).

Model IEE juga menekankan pentingnya peran kolaboratif antaraktor ekosistem — termasuk
pemerintah, lembaga keuangan syariah, akademisi, wirausahawan, dan masyarakat. Sinergi di
antara mereka menciptakan sistem ekonomi yang berdaya tahan (resilient), inklusif, dan
berkeadilan(Suhma et al., 2025). Pemerintah berperan sebagai fasilitator kebijakan, lembaga

keuangan syariah menyediakan dukungan pembiayaan berbasis nilai, akademisi memperkuat



landasan teori dan riset, sementara masyarakat menjadi penerima manfaat sekaligus
penggerak sosial.

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi pengembangan teori
ekosistem kewirausahaan dengan menambahkan dimensi moral dan spiritual. Model IEE
memperluas kerangka Kkerja konvensional yang biasanya menitikberatkan pada aspek
ekonomi dan struktural, menuju paradigma kewirausahaan yang berorientasi pada nilai
(value-based entrepreneurship). Dengan demikian, ia memberikan dasar ilmiah bagi
pembangunan ekonomi Islam yang kompetitif namun tetap berkeadilan dan berkeadaban.
Secara praktis, model ini dapat dijadikan pedoman bagi pengembangan kebijakan publik dan
strategi bisnis syariah. Pemerintah dapat menggunakan model ini untuk merancang kebijakan
kewirausahaan Islam yang mendukung pertumbuhan ekonomi berkelanjutan, sementara
lembaga keuangan syariah dapat mengadopsinya untuk memperluas produk pembiayaan yang
inovatif dan berkeadilan sosial. Selain itu, lembaga pendidikan dan pesantren dapat
memanfaatkannya untuk menanamkan nilai-nilai Islamic entrepreneurship pada generasi
muda, membangun karakter wirausahawan yang tidak hanya kreatif tetapi juga beretika.
Namun demikian, penerapan model IEE masih menghadapi tantangan yang perlu dikaji lebih
lanjut. Di antaranya adalah rendahnya literasi kewirausahaan syariah, keterbatasan instrumen
pembiayaan inklusif, dan fragmentasi kelembagaan antaraktor ekonomi Islam. Oleh karena
itu, penelitian empiris lanjutan diperlukan untuk menguji hubungan antara dimensi etika
syariah, inovasi kewirausahaan, dan keberlanjutan sosial secara kuantitatif. Pendekatan
Structural Equation Modeling (SEM) atau Partial Least Square (PLS) dapat digunakan untuk
mengukur validitas hubungan konseptual yang dikembangkan dalam model ini.

Sebagai penutup, Islamic Entrepreneurial Ecosystem bukan hanya model ekonomi alternatif,
tetapi juga representasi dari nilai-nilai Islam dalam menjawab tantangan pembangunan
modern. la menegaskan bahwa spiritualitas dan ekonomi bukanlah dua entitas yang terpisah,
melainkan saling melengkapi dalam menciptakan kesejahteraan yang berkeadilan dan
berkelanjutan. Jika diterapkan secara konsisten, model ini berpotensi menjadi blueprint bagi
pengembangan ekonomi syariah nasional dan global yang berakar pada nilai, berorientasi

pada keberlanjutan, dan membawa kemaslahatan bagi seluruh umat manusia.1



Daftar Pustaka

Ariyani, D., Mochlasin, M., Nabila, R., & Afina, K. N. (2025). Islamic ethics disclosure as
determinant on Islamic banking performance: evidence from MENA countries. 4sian Journal of
Accounting Research, 1-16. https://doi.org/10.1108/AJAR-08-2024-032

Ashraf, M. A. (2023). Theory of Islamic planned behavior: applying to investors’ Sukuk purchase
intention. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 14(4), 554-573.
https://doi.org/10.1108/JIABR-03-2021-0096

Cahyanti, 1. S., Novita, D., Rahayu, Y. S., & Rasban, S. (2024). Adaptation of the Economic Order
Quantity (EOQ) Model in the Perspective of Magqasid al-Sharia. A/-’Adalah, 21(2), 479-506.
https://doi.org/10.24042/adalah.v21i2.26535

Firdaus, A., & Ahmad, K. (2023). Islamic Business and Performance Management: The Maslahah-
Based Performance Management System. Taylor and Francis.
https://doi.org/10.4324/9781003390947

Igbal, S., Abrar-Ul-Haq, M., & Janjua, A. (2024). Integrating Guillain-Barré Syndrome Awareness
with Sustainable Islamic Business and Finance: A Path Towards Enhanced Health and Well-
being. 278-283. https://doi.org/10.1109/SIBF63788.2024.10883843

Ismail, M., Jan, S., & Ullah, K. (2023). Assessing Shariah Disclosure in Pakistan: The Case of
Islamic Banks (pp. 21-35). Taylor and Francis. https://doi.org/10.4324/9781003324836-2

Khan, F. R., Mirza, M. O. N., & Vine, T. (2023). The UN Global Compact and the Ulama (Religious
Scholars of Islam): A Missing Voice in Islamic Business Ethics. Journal of Management
Inquiry, 32(3), 214-227. https://doi.org/10.1177/10564926221089204

Mohi-Ud-Din Qadri, H., Bhatti, M. 1., & Omar, M. A. (2025). The routledge handbook of Islamic
economics and finance. Taylor and Francis. https://doi.org/10.4324/9781003168508

Pananjung, A. G., Ala, A. 1., & Rafiki, A. (2023). Islamic entrepreneurship application and its
strategies: A case study of Bangladesh (pp. 257-265). 1GI Global. https://doi.org/10.4018/978-
1-6684-7519-5.ch016

Rafiki, A., & Sarea, A. (2024). Innovative ventures and strategies in Islamic business. IGI Global.
https://doi.org/10.4018/979-8-3693-3980-0

Ralahallo, B. A. B., & Muhrim, M. R. (2024). Dampak Strategi Pemasaran Digital Terhadap
Pertumbuhan Bisnis E-Commerce Di Indonesia. HIPOTESA- Jurnal Ilmu-Iimu Sosial, 18(1),

71-83.
Razzaq, A., Hutagalung, K. A., & Anshari, M. (2023). Modelling Islamic Business and Online
Communication Ethics: A Literature Analysis. 1-4.

https://doi.org/10.1109/SIBF60067.2023.10379995

Suhma, W. K., Fadah, 1., & Paramu, H. (2025). New paradigm of Islamic corporate and financial
literacy in Indonesia: Bibliometric analysis. Multidisciplinary Science Journal, 7(10).
https://doi.org/10.31893/multiscience.2025486

Yasmeen, K. (2023). Islamic Social Entrepreneurship: Empowering Communities for Sustainable
Development. Islamic Quarterly, 67(4), 471-518.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

105001718541 &partnerID=40&md5=3c2bbe06fbd5d0659934£496321c990

Zreik, M. (2023). Harnessing Islamic entrepreneurship for the belt and road initiative: Opportunities,
challenges, and future directions (pp. 119-135). IGI Global. https://doi.org/10.4018/978-1-
6684-7519-5.ch008



Al-Aidaros, A., Shamsudin, F. M., & Idris, K. M. (2015). Ethics and ethical theories from an Islamic
perspective. International Journal of Islamic Thought, 8(1), 1-13.
https://doi.org/10.24035/ijit.08.2015.001

Alghazzawi, O., & Faisal, F. (2023). Islamic entrepreneurship and sustainable development: A
maqgasid al-shariah  approach. Journal of Islamic Marketing, 14(7), 1421-1440.
https://doi.org/10.1108/JIMA-07-2022-0221

Audretsch, D. B., Cunningham, J. A., Kuratko, D. F., Lehmann, E. E., & Menter, M. (2019).
Entrepreneurial ecosystems: Economic, technological, and societal impacts. The Journal of
Technology Transfer, 44(2), 313-325. https://doi.org/10.1007/s10961-018-9690-4

Beck, T., Demirguc-Kunt, A., & Levine, R. (2005). SMEs, growth, and poverty: Cross-country
evidence. Journal of Economic Growth, 10(3), 199-229. https://doi.org/10.1007/s10887-005-
3533-5

Carroll, A. B. (1991). The pyramid of corporate social responsibility: Toward the moral management
of organizational stakeholders. Business Horizons, 34(4), 39-48. https://doi.org/10.1016/0007-
6813(91)90005-G

Chapra, M. U. (2011). The Islamic vision of development in the light of magasid al-shariah. Islamic
Research and Training Institute, Islamic Development Bank.

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Magasid al-shariah, maslahah, and corporate social
responsibility. The American Journal of Islamic Social Sciences, 24(1), 25-45.
https://doi.org/10.35632/ajiss.v24i1.433

Gupta, S. (2025). Corporate social responsibility and sustainable development goals for a developed
India @2047. Journal of Sustainable Business, 10(15), 1-15. https://doi.org/10.1186/s40991-
025-00118-1

Isenberg, D. J. (2011). The entrepreneurship ecosystem strategy as a new paradigm for economic
policy: Principles for cultivating entrepreneurship. Institute of International and European
Affairs, 1-13.

Jaakkola, E. (2020). Designing conceptual articles: Four approaches. AMS Review, 10(1-2), 18-26.
https://doi.org/10.1007/s13162-020-00161-0

Kamali, M. H. (2018). Magasid al-Shariah made simple. International Institute of Advanced Islamic
Studies (IAIS) Malaysia.

Khan, M. S., & Khan, M. A. (2021). The role of Islamic ethics in entrepreneurial success: An
empirical investigation. Journal of Islamic Business and Management, 11(1), 42-58.
https://doi.org/10.26501/jibm/2021.1101-004

Mason, C., & Brown, R. (2014). Entrepreneurial ecosystems and growth oriented entrepreneurship.
OECD LEED Programme Papers, 1-38. https://doi.org/10.1787/5jsfijm7xtr8r-en

Murthy, V., & Shastri, R. (2019). Islamic business ethics and organizational performance: Evidence
from emerging markets. Journal of Business Ethics, 160(4), 1015-1030.
https://doi.org/10.1007/s10551-018-3868-7

Nagvi, S. N. H. (2016). Islam, economics, and society. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315256144

Narayan, R., & Sharma, A. (2022). Integrating Islamic finance and entrepreneurship: Toward an
inclusive economic model. International Journal of Ethics and Systems, 38(4), 621-640.
https://doi.org/10.1108/1JOES-04-2022-0083

Porter, M. E., & Kramer, M. R. (2011). Creating shared value. Harvard Business Review, 89(1-2),
62-77.



https://doi.org/10.24035/ijit.08.2015.001
https://doi.org/10.1108/JIMA-07-2022-0221
https://doi.org/10.1007/s10961-018-9690-4
https://doi.org/10.1007/s10887-005-3533-5
https://doi.org/10.1007/s10887-005-3533-5
https://doi.org/10.1016/0007-6813(91)90005-G
https://doi.org/10.1016/0007-6813(91)90005-G
https://doi.org/10.35632/ajiss.v24i1.433
https://doi.org/10.1186/s40991-025-00118-1
https://doi.org/10.1186/s40991-025-00118-1
https://doi.org/10.1007/s13162-020-00161-0
https://doi.org/10.26501/jibm/2021.1101-004
https://doi.org/10.1787/5jsfjm7xtr8r-en
https://doi.org/10.1007/s10551-018-3868-7
https://doi.org/10.4324/9781315256144
https://doi.org/10.1108/IJOES-04-2022-0083

Sofiyah, S., Rahman, A., & Setiawan, B. (2024). The impact of Islamic business ethics on employee
well-being and organizational commitment in SMEs. Journal of Islamic Accounting and
Business Research, 15(3), 512-530. https://doi.org/10.1108/JIABR-02-2023-0042

Whetten, D. A. (1989). What constitutes a theoretical contribution? Academy of Management Review,
14(4), 490—495. https://doi.org/10.5465/amr.1989.4308371

Yusoff, W. F. W., & Darus, F. (2019). Sustainable entrepreneurship through Islamic microfinance
institutions: A conceptual framework. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 10(2),
187-204. https://doi.org/10.1108/JIABR-08-2016-0087



https://doi.org/10.1108/JIABR-02-2023-0042
https://doi.org/10.5465/amr.1989.4308371
https://doi.org/10.1108/JIABR-08-2016-0087

